

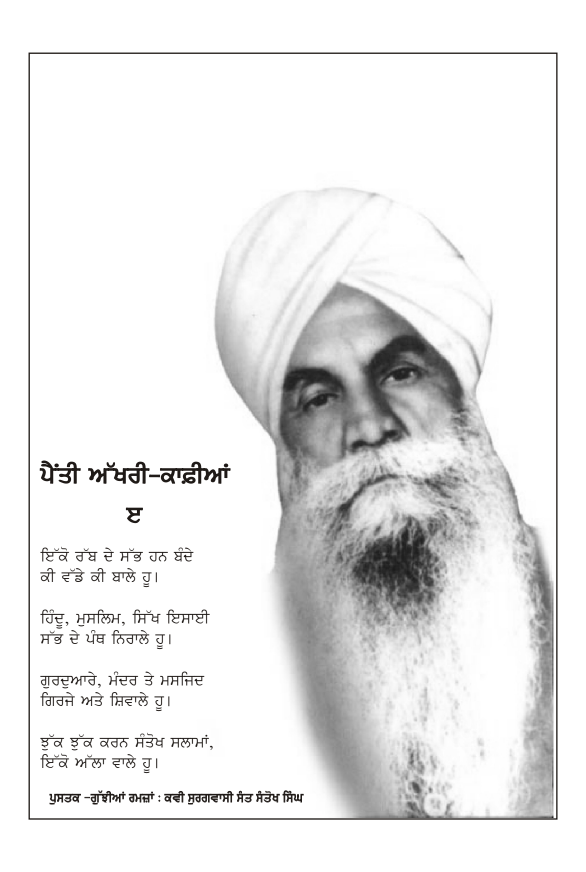




Source : vi.sualize.us

ਆਨਰੇਰੀ ਸੰਪਾਦਕ ਡਾ. ਜਾਗੀਰ ਸਿੰਘ









# ਇਸ ਅੰਕ ਵਿਚ

| ਸਪਾਦਕ (ਆਨਰਗ)                                                                | านั้ว พหเอฮ หร                   |
|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| ਡਾ. ਜਾਗੀਰ ਸਿੰਘ                                                              |                                  |
| ਐਮ.ਏ. (ਸੰਗੀਤ, ਪੰਜਾਬੀ, ਧਾਰਮਿਕ ਅਧਿਐਨ), ਪੀ.ਐਚ.ਡੀ                               | ਕਰਉ ਬੇਨੰਤੀਆ-ਫ਼                   |
| ਸਹਿਯੋਗੀ<br>ਸ. ਹਰਭਜਨ ਸਿੰਘ ▲ ਸ. ਉੱਤਮ ਸਿੰਘ<br>ਆਨਰੇਰੀ ਸਲਾਹਕਾਰ<br>ਸ: ਹਰਚੰਦਨ ਸਿੰਘ | ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ<br>ਡਾ. ਜਾਗੀਰ ਸਿੰਘ |
| ਲੇਖਾਂ ਵਿੱਚ ਪ੍ਰਗਟਾਏ ਵਿਚਾਰ ਲੇਖਕਾਂ ਦੇ ਨਿੱਜੀ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ                         | What is the Pu                   |

- ▲ ਲੇਖਾਂ ਵਿੱਚ ਪ੍ਰਗਟਾਏ ਵਿਚਾਰ ਲੇਖਕਾਂ ਦੇ ਨਿੱਜੀ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਸੰਪਾਦਕ ਜਾਂ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਕੀਰਤਨ ਟ੍ਰਸਟ ਦਾ ਸਹਿਮਤ ਹੋਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਨਹੀਂ ਹੈ।
- ▲ 'ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਕੀਰਤਨ' ਡਾਇਰੈਕਟਰ ਸਿੱਖਿਆ ਵਿਭਾਗ ਪੰਜਾਬ, ਚੰਡੀਗੜ੍ਹ ਦੇ ਪੱਤਰ ਨੰ: 8/੮/੯੦ ਮਿਤੀ ੨੦/੨/੯੧ ਅਨੁਸਾਰ ਰਾਜ ਦੇ ਸੀਨੀਅਰ ਸੈਕੰਡਰੀ ਸਕੂਲਾਂ ਦੀਆਂ ਲਾਇਬ੍ਰੇਰੀਆਂ ਲਈ ਪ੍ਰਵਾਨਿਤ ਹੈ।
- ▲ Donations are eligible for relief u/s 80 G of Income-Tax Act, 1961 (43 of 1961) vide CIT/-I/CHD/ Tech./ 80-G/ 2008-939 dated 19-05-2008 valid upto 31/03/2012

#### ਚੰਦੇ ਦਾ ਵੇਰਵਾ

- ▲ ਦੇਸ਼: ਇਕ ਕਾਪੀ 15 ਰੁ., ਦੇਸ਼ ਸਾਲਾਨਾ ਡਾਕ ਰਾਹੀਂ 150 ਰੁ., ਕੋਰੀਅਰ ਰਾਹੀਂ 500 ਰੁਪਏ ਜੀਵਨ ਮੈਂਬਰ 1500 ਰੁ.
- ▲ ਵਿਦੇਸ਼: ਸਲਾਨਾ 30 £, ਜੀਵਨ ਮੈਂਬਰ 300 £
- ▲ 'ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਕੀਰਤਨ' ਲਈਂ ਡਰਾਫਟ 'ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਕੀਰਤਨ ਟ੍ਰਸਟ' ਦੇ ਨਾਮ ਹੀ ਭੇਜੇ ਜਾਣ ਜੀ। ਜਾਂ State Bank of Patiala ਵਿਚ Amrit Kirtan Trust A/c 65079603302 ਵਿਚ ਸਿੱਧਾ ਜਮਾਂ ਕਰਾ ਕੇ ਸਾਨੂੰ ਸੂਚਿਤ ਕਰੋ ਜੀ

ਚਿੱਠੀ ਪੱਤਰ ਅਤੇ ਰਚਨਾਵਾਂ ਭੇਜਣ ਲਈ ਪਤਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਕੀਰਤਨ ਟ੍ਰਸਟ (ਰਜਿ.) 422, ਸੈਕਟਰ 15-ਏ, ਚੰਡੀਗੜ੍ਹ 160 015

ਫੋਨ : 0172-277266●, ●9814● 5363● e-mail: drjagirsingh@gmail.com

Website: www.amritkirtan.com, www.gurshabad.com



ਡਾ. ਜਾਗੀਰ ਸਿੰਘ, ਪ੍ਧਾਨ 'ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਕੀਰਤਨ ਟ੍ਸਟ' ਨੇ ਸਿਰਜਣਾ ਪ੍ਰਿੰਟਰਜ਼ ਅਤੇ ਸਟੇਸ਼ਨਰਜ਼,

ਐਸ. ਸੀ. ਐਫ. 107, ਫੇਜ਼-7, ਮੁਹਾਲੀ ਤੋਂ ਛਪਵਾ ਕੇ 422, ਸੈਕਟਰ 15-ਏ, ਚੰਡੀਗੜ੍ਹ ਤੋਂ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਿਤ ਕੀਤਾ।

3

Type Setting & Designed by : Rajpreet Singh Khural - 9915545084

ਕਰਉ ਬੇਨੰਤੀਆ-ਗੁਰਬਾਣੀ ਕੀਰਤਨ-ਤਾਲ ਅਤੇ ਲੈਅ 5 ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸੰਗਤ ਅਤੇ ਕੀਰਤਨ ਡਾ. ਜਾਗੀਰ ਸਿੰਘ 6

4

What is the Purpose of Life? Dr. S.S. Bhatti 14

ਕੀਰਤਨ ਚਉਂਕੀਆਂ ਪ੍ਰੋ: ਕਰਤਾਰ ਸਿੰਘ 19

Book Review : Glimpses of Sikh History for Children Harpreet Kaur 23

ਸੂਰ ਲਿਪੀ 25

ਸਰ ਲਿਪੀ ਵਾਲੇ ਸ਼ਬਦ ਦੇ ਅਰਥ 26

थीमु बीउठ

# ⊠ ਮਿਤ੍ ਅਸਾਡੜੇ ਸੇਈ

Thanks for the Amrit Kirtan issue of July 12. It's a pleasure to ever read the entire set of beautiful written articles in especially you chosen the topics which provide a lot of education and valuable information. However, there is something wrong in the Dr. Harminder Kaur article Sri Guru Granth Sahib ji di Mudli Jankari....first, baba buddha ji had personally performed the anointment ceremony for the Gurus from say the second to the sixth guru ji.. and not for the first sikh guru sahib, second, where and when the first prakash of the present volume of Sri Guru Granth Sahib Ji was held and what was the first Mukhwak and who took that... thirdly, where is the original copy of Sri Guru Granth Sahib Ji and written by Bhai Mani Singh Ji. In the musical instrument violen the name of the great violionist of our contemporary times is missing...that is Yehudi Menuhin you can Google for his work and outstanding awards and work over the globel the past century,, he was American Jewish.. he won robe knighthood too and by queen 2nd the wolf prize by Israeli Knesset.. UNESCO award Leonie Sonning award by Denmark.. and honourary citizenship of SwitzerlanD/UK and doctorate at many universities..helped Jersey Wildlife Preservation Trust..to which my children were also a part of that club,, so do include this correction in the future..issue.. thanks

Bhagwant Singh, E-mail: gurbani.del@gmail.com

ਪਿਛਲੇ ਅੰਕ ਵਿਚ ਸੰਪਾਦਕੀ ਨੋਟ ਵੱਲੋਂ ਡਾ. ਜਾਗੀਰ ਸਿੰਘ 'ਸੀਸ ਜਿਸਦੇ ਪਾਸ ਹੈ ਹਾਜ਼ਰ ਕਰੇ' ਜੋ ਬਹੁਤ ਹੀ ਖੂਬਸੂਰਤ ਰਚਨਾ ਸੀ। ਡਾ. ਹਰਭਜਨ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੀ ਰਚਨਾ 'ਤੇਰੇ ਹਜੂਰ ਮੇਰੀ ਹਾਜ਼ਰੀ ਦੀ ਦਾਸਤਾਨ' ਬਹੁਤ ਕਮਾਲ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਸੀ। ਡਾ. ਗੁਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਦਾ ਲੇਖ 'ਗੁਰਮਤਿ ਸੰਗੀਤ ਦਾ ਸਮਕਾਲੀ ਅਧਿਆਪਨ' ਜੋ ਕਿ ਬਹੁਤ ਹੀ ਖੋਜ ਨਾਲ ਲਿਖਿਆ ਹੋਇਆ ਸੀ। ਡਾ. ਹਰਵਿੰਦਰ ਕੌਰ ਜੀ ਦੀ ਰਚਨਾ 'ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਦੀ ਮੁੱਢਲੀ ਜਾਣਕਾਰੀ' (ਗੁਰਮਤਿ ਸੰਗੀਤ ਦੇ ਸੰਦਰਭ ਵਿਚ) ਜੋ ਕਿ ਪੁਰਾਤਨ ਗ੍ਰੰਥਾਂ ਵਿਚੋਂ ਖੋਜ ਕਰਕੇ ਲਿਖੀ ਗਈ ਸੀ। ਪ੍ਰੋ: ਹਰਪ੍ਰੀਤ ਕੌਰ ਜੀ ਦੀ ਰਚਨਾ 'ਅਨੰਦ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਸਤਿਗੁਰੂ ਦਾ ਸੰਕਲਪ' ਜੋ ਕਿ ਤਾਰੀਫ ਦੇ ਕਾਬਲ ਸੀ। ਸ. ਕਰਮ ਸਿੰਘ ਰਤਨ ਦੀ ਰਚਨਾ 'ਸਿਮਰਨ' ਬਹੁਤ ਹੀ ਸੋਹਣੇ ਢੰਗ ਨਾਲ ਲਿਖੀ ਸੀ ਕਿਉਂਕਿ ਅੱਜ ਕੱਲ ਸਿੱਖ ਸੰਗਤਾਂ ਨੇ ਸਿਮਰਨ ਸੁਸਾਇਟੀਆਂ ਬਣਾ ਕੇ ਸਪੀਕਰਾਂ ਰਾਹੀਂ ਸਿਮਰਨ ਕਰਨਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤਾ ਹੈ ਜੋ ਕਿ ਠੀਕ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਸਿਮਰਨ ਦਾ ਇਕਾਂਤ ਵਿਚ ਬੈਠ ਕੇ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ ਵਿਖਾਵੇ ਵਾਲਾ ਸਿਮਰਨ ਪ੍ਰਵਾਨ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਡਾ. ਨਰਿੰਦਰ ਕੌਰ ਦੀ ਰਾਗ ਸਾਰੰਗ ਵਿਚ ਬੰਦਸ਼ ਬਹੁਤ ਵਧੀਆ ਹੈ।

4

ਪ੍ਰੋ: ਐੱਮ. ਐੱਸ. ਸਚਦੇਵਾ, ਇੰਡੀਅਨ ਮਿਊਜ਼ੀਕਲ ਅਕੈਡਮੀ ਮਾਰਫਤ ਬਲਜਿੰਦਰ ਸਿੰਘ (ਦਾਨੇ ਦੀ ਚੱਕੀ) ਨੇੜੇ ਗੁ: ਭਾਈ ਜਗਤਾ ਜੀ ਜੀ. ਟੀ. ਰੋਡ, ਮਲੋਟ

The articles and other information is really very informative. regards

Dr. H. S. Rose, profhsrose@gmail.com

थीनु वीस्त

# ਕਰਉ ਬੇਨੰਤੀਆ



## ਗੁਰਬਾਣੀ ਕੀਰਤਨ-ਤਾਲ ਅਤੇ ਲੈਅ

ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬਾਣੀ ਨੂੰ ਗਾਇਨ ਕਰਨ ਦੀਆਂ ਸੂਚਨਾਵਾਂ ਵਿੱਚ ਰਾਗ ਬਾਰੇ ਸਪਸ਼ਟ ਆਦੇਸ਼ ਹਨ ਕਿ ਕਿਹੜੇ ਸ਼ਬਦ ਨੂੰ ਕਿਹੜੇ ਰਾਗ ਵਿੱਚ ਗਾਉਣਾ ਹੈ।ਰਾਗਾਂ ਦੇ ਸਰੂਪਾਂ ਬਾਰੇ ਮਤਭੇਦ ਹਨ।ਪਰ ਥੋੜੇ ਬਹੁਤ ਅੰਤਰ ਨਾਲ ਕੰਮ ਚਲ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।ਪਰ ਤਾਲ ਬਾਰੇ ਕਾਫੀ ਅਸਪਸ਼ਟਤਾ ਹੈ।ਕੁਝ ਵਿਦਵਾਨ 'ਘਰ' ਸੰਕੇਤ ਨੂੰ ਤਾਲ ਦਾ ਸੂਚਕ ਮੰਨਦੇ ਹਨ।ਕੁਝ ਵਿਦਵਾਨ ਇਸ ਨੂੰ ਸੁਰ ਨਾਲ ਸਬੰਧਤ ਕਰਦੇ ਹਨ।'ਘਰ' ਨੂੰ ਤਾਲ ਮੰਨਣ ਵਾਲੇ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਦੀਆਂ ਦੋ ਸ਼੍ਰੇਣੀਆਂ ਹਨ।ਕੁਝ ਵਿਦਵਾਨ 'ਘਰ' ਦੇ ਅੰਕਾਂ ਨੂੰ ਮਾਤਰਾਵਾਂ ਨਾਲ ਸਬੰਧਤ ਕਰਕੇ ਤਾਲ ਸਮਝਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਕੁਝ ਵਿਦਵਾਨ ਕਿਸੇ ਤਾਲ ਵਿੱਚ ਆਏ ਵਿਭਾਗਾਂ ਨੂੰ ਦਰਸਾਉਂਦੀਆਂ ਤਾਲੀਆਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਅਨੁਸਾਰ ਤਾਲ ਸਮਝਦੇ ਹਨ।

ਇਸ ਸਾਰੇ ਕੁਝ ਵਿੱਚ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਆਪਣੇ ਰੂਪ ਵਿਧਾਨ ਬਾਰੇ ਕੋਈ ਗੱਲ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ। ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਹਰ ਸ਼ਬਦ ਦਾ ਆਪਣਾ ਰੂਪ ਵਿਧਾਨ ਹੈ ਉਸ ਨੂੰ ਉਸ ਦੀਆਂ ਮਾਤਰਵਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਸਧਾਰਨ ਰੂਪ ਨਾਲ ਉਚਾਰਨ ਕਰਨ ਨਾਲ ਆਪਣੇ ਆਪ ਹੀ ਇੱਕ ਲੈਅ ਅਤੇ ਤਾਲ ਦੀ ਸਿਰਜਣਾ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਉਸ ਉਪਰ ਬਾਹਰੋਂ ਕਿਸੇ ਤਾਲ ਨੂੰ ਅਪਣਾਉਣ ਦੀ ਲੋੜ ਨਹੀਂ ਰਹਿੰਦੀ। ਕੁਝ ਵਿਦਵਾਨ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨੀ ਸੰਗੀਤ ਦੀ ਧਰਪੁਦ ਸ਼ੈਲੀ ਅਨੁਸਾਰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਾ ਗਾਇਨ ਕਰਕੇ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨੀ ਸੰਗੀਤਕਾਰਾਂ ਵਿੱਚ ਪ੍ਰਵਾਨਗੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨਾ ਚਾਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਸਾਡੀ ਬੇਨਤੀ ਹੈ ਧਰੁਪਦ ਗਾਇਨ ਵਿਧਾ ਵਿੱਚ ਜਿਹੜੀ ਸ਼ੈਲੀ ਅਜ ਕਲ ਪ੍ਰਚਲਤ ਹੈ ਇਹ ਪੁਰਾਤਨ ਕਾਲ ਵਿੱਚ ਪ੍ਰਚਲਤ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਪੁਰਾਤਨ ਕਾਲ ਧਰੁਪਦ ਉਸ ਨੂੰ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ ਜਿਹੜੀ ਰਚਨਾ ਵਿੱਚ ਗਾਇਨ ਕਰਨ ਲਈ ਸਥਾਈ ਨਿਸਚਿਤ ਹੁੰਦੀ ਸੀ। ਬਾਅਦ ਵਿੱਚ ਜਦੋਂ ਗਾਇਨ ਦੀ ਸੰਗਤ ਵਿੱਚ ਵੱਜਣ ਵਾਲੇ ਸਾਜਾਂ ਦਾ ਸੋਲੋ ਵਾਦਨ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋਇਆ ਤਾਂ ਉੱਥੇ ਵਾਦਨ ਅਨੁਸਾਰ ਧਰੁਪਦ ਗਾਇਨ ਸ਼ੈਲੀ ਦਾ ਹੀ ਅਨੁਕਰਨ ਹੋਣ ਲੱਗ ਪਿਆ। ਰਾਗ ਦੀ ਬੜਤ ਸਮੇਂ ਵੀਣਾ ਤੇ ਜੋ ਅਲਾਪ ਤਾਨਾਂ ਆਦਿ ਵਜਦੀਆਂ ਸਨ , ਗਾਇਕ ਉਸੇ ਸ਼ੈਲੀ ਅਨੁਸਾਰ ਧਰਪਦ ਗਾਇਨ ਵਿੱਚ 'ਨੋਮ ਤੋਮ' ਆਲਾਪ ਆਦਿ ਕਰਨ ਲੱਗ ਪਏ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਿਰਿਆ ਵਿੱਚ ਧਰੁਪਦ ਕਾਵਿ ਦੇ ਬੋਲਾਂ ਦੀ ਮਹੱਤਤਾ ਘਟ ਗਈ। ਅੱਜ ਕਲ੍ਹ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨੀ ਧਰੁਪਦ ਗਾਇਕ ਕਾਵਿ ਨਾਲੋਂ ਆਲਾਪ ਤਾਨ ਆਦਿ ਉਪਰ ਵਧੇਰੇ ਬਲ ਦਿੰਦੇ ਹਨ।

ਕੁਝ ਗੁਰਬਾਣੀ ਕੀਰਤਨਕਾਰ ਵੀ ਉਸੇ ਸ਼ੈਲੀ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਗਾਇਨ ਵਿੱਚ ਪ੍ਯੋਗ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਨਾਲ ਗੁਰਬਾਣੀ ਕੀਰਤਨ ਦੇ ਪ੍ਯੋਜਨ ਦੀ ਮਹੱਤਤਾ ਘਟ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਗੁਰਬਾਣੀ ਗਾਇਨ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ ਸਰੋਤੇ ਅੰਦਰ ਅਧਿਆਤਮਕ ਭਾਵ ਪੈਦਾ ਕਰਨਾ ਹੈ ਨਾ ਕਿ ਕਿਸੇ ਗਾਇਕ ਦੀ ਕਲਾ ਤੋਂ ਪ੍ਰਭਾਵਿਤ ਹੋਣਾ ਹੈ। ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਾ ਰੂਪ ਵਿਧਾਨ ਅਜੋਕੀ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨੀ ਧਰੁਪਦ ਗਾਇਨ ਸ਼ੈਲੀ ਦਾ ਅਨੁਸਾਰੀ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਗੁਰਮਤਿ ਸਾਹਿਤ ਵਿੱਚ ਪੁਰਾਤਨ ਕੀਰਤਨੀਆਂ ਨਾਲ ਤਾਲ ਸਾਜ਼ਾਂ ਦਾ ਬਹੁਤਾ ਜ਼ਿਕਰ ਨਹੀਂ ਆਇਆ। ਇਸ ਬਾਰੇ ਅਜੇ ਹੋਰ ਖੋਜ ਦੀ ਲੋੜ ਹੈ।ਅਸੀਂ 'ਘਰ' ਬਾਰੇ ਖੋਜ ਕਰਨ ਅਤੇ ਕੁਝ ਨਿਰਣੇ ਸਥਾਪਿਤ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਦਾ ਸਤਿਕਾਰ ਕਰਦੇ ਹਾਂ ਅਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਜਤਨ ਦੀ ਸ਼ਲਾਘਾ ਕਰਦੇ ਹਾਂ ਪਰ ਨਾਲ ਹੀ ਇਹ ਬੇਨਤੀ ਕਰਦੇ ਹਾਂ ਕਿ ਉਹਨਾਂ ਵੱਲੋਂ ਸਥਾਪਿਤ ਕੀਤੇ ਤਾਲ, ਗੁਰਬਾਣੀ ਗਾਇਨ ਦੇ ਕਿਰਿਆਤਮਕ ਪੱਖ ਅਤੇ ਸਰੂਪ ਅਨੁਸਾਰ ਪੂਰੇ ਨਹੀਂ ਉਤਰਦੇ।ਅਜੇ 'ਘਰ' ਸੰਕੇਤ ਬਾਰੇ ਹੋਰ ਖੋਜ ਦੀ ਲੋੜ ਹੈ।ਭੱਲ ਚੱਕ ਖਿਮਾ....





## ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸੰਗਤ ਅਤੇ ਕੀਰਤਨ

#### ਡਾ. ਜਾਗੀਰ ਸਿੰਘ

ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸੰਗਤ ਅਤੇ ਕੀਰਤਨ ਦੋਵੇਂ ਇਕ ਦੂਜੇ ਦੇ ਪੂਰਕ ਹਨ। ਕੀਰਤਨ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਸੰਗਤ ਕੀਰਤਨ ਸੁਣਨ ਲਈ ਇਕੱਤਰ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਸੰਗਤ ਲਈ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ, ਸਾਧ ਸੰਗ, ਸਤਿ ਸੰਗ, ਸਾਧ ਸੰਗਤ, ਸਤਿ ਸੰਗਤ ਆਦਿ ਸ਼ਬਦ ਪ੍ਰਯੋਗ ਕੀਤੇ ਗਏ ਹਨ। ਮਨੁੱਖੀ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਸੰਗਤ ਇਕ ਆਦਰਸ਼ ਸਮਾਜ ਦਾ ਸਰੂਪ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਸਭ ਇਕੋ ਜਿਹੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਕੋਈ ਊਚ ਜਾਂ ਨੀਚ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ। ਜਿਸ ਨੂੰ ਪ੍ਰੇਮ ਹੋਵੇ, ਉਹ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ-ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਤਾਬਿਆ ਬੈਠ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਜਿਹੜਾ ਸੰਗੀਤ ਜਾਣਦਾ ਹੈ-ਉਹ ਕੀਰਤਨ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਅਜਿਹੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਆ ਕੇ ਹਰ ਕੋਈ ਮੁਕਤ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ:

ਮੇਰੇ ਮਾਧਉ ਜੀ ਸਤਸੰਗਤਿ ਮਿਲੇ ਸੁ ਤਰਿਆ ॥" (ਗੂਜਰੀ ਮ: ੫, ਪੰਨਾ ੧੦) ਸੰਗਤ ਦਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਮਾੜੇ ਨੂੰ ਚੰਗਾ ਕਰ ਦਿੰਦਾ ਹੈ: "ਬ੍ਰਾਹਮਣ ਖਤ੍ਰੀ ਸੂਦ ਵੈਸ, ਚਾਰਿ ਵਰਣ, ਚਾਰਿ ਆਸ੍ਰਮ ਹਹਿ,

ਜੋ ਹਰਿ ਧਿਆਵੈ ਵਸੈ ਹਿਰਡ ਬਭੁੜਾ

ਤਿਉ ਸਤ ਸੰਗਤਿ ਮਿਲ ਪਤਿਤ ਪਰਵਾਣੁ॥" (ਗੋਂਡ ਮਹਲਾ ੪, ਪੰਨਾ ੮੬੧)

ਉਹ ਥਾਂ ਪਵਿੱਤਰ ਹੈ ਜਿੱਥੇ ਸੰਗਤ ਇਕੱਤਰ ਹੁੰਦੀ ਹੈ:

"ਥਾਨੁ ਸੁਹਾਵਾ ਪਵਿਤੁ ਹੈ, ਜਿਥੈ ਸੰਤ ਸਭਾ।" (ਸਿਰੀ ਰਾਗ ਮ: ੫, ਪੰਨਾ ੪੪)

ਭਗਤ ਕਬੀਰ ਜੀ ਤਾਂ ਉਸ ਥਾਂ ਨੂੰ ਬੈਕੁੰਠ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਜਿੱਥੇ ਸੰਤਸੰਗ ਹੁੰਦਾ ਹੈ:

"ਕਹੁ ਕਬੀਰ ਇਹ ਕਹੀਐ ਕਾਹਿ॥ ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਬੈਕੁੰਠੈ ਆਹਿ॥" (ਗਉੜੀ ਕਬੀਰ ਜੀ, ਪੰਨਾ ੩੨੫ ਗਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਤਾਂ ਇਥੋਂ ਤਕ ਕਿਹਾ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਆਪ ਵਸਦਾ ਹੈ:

"ਸਤ ਸੰਗਤਿ ਮਹਿ ਹਰਿ ਹਰਿ ਵਸਿਆ, ਮਿਲਿ ਸੰਗਤਿ ਹਰਿ ਗੁਨ ਜਾਨ॥" ਤਥਾ–"ਮਿਲਿ ਸਤਸੰਗਤਿ ਖੋਜ ਦਸਾਈ, ਵਿਚਿ ਸੰਗਤਿ ਹਰਿ ਪ੍ਰਭੁ ਵਸੈ ਜੀਉ॥" (ਮਾਝ ਮਹਲਾ ੫॥ ਪੰਨਾ ੯੪)

ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਮਨੁੱਖਾ ਜਨਮ ਨੂੰ ਸਫਲ ਹੀ ਇਸੇ ਲਈ ਗਿਣਦੇ ਹਨ ਕਿ ਇਹ ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਜਾ ਕੇ ਗਰਸ਼ਬਦ ਦਾ ਵਿਚਾਰ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ:

"ਮਾਣਸ ਜਨਮੁ ਦੁਲੰਭ ਹੈ, ਸਫਲ ਜਨਮੁ ਗੁਰ ਸਰਣਿ ਉਧਾਰੇ। ਕੁਰਬਾਣੀ ਤਿਨ੍ਹਾਂ ਗੁਰਸਿੱਖਾਂ, ਗੁਰਬਾਣੀ ਨਿਤ ਗਾਇ ਸੁਣੰਦੇ।" (ਪਉੜੀ ੨, ਵਾਰ ੧੨)

ਪੁਰਾਤਨ ਕਥਾਵਾਂ ਦਾ ਅਧਿਐਨ ਕਰਦਿਆਂ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਭਗਤ ਲੋਕ ਸਦਾ ਹੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਬੈਠਣ ਅਤੇ ਕੀਰਤਨ ਲਈ ਤਾਂਘਦੇ ਰਹਿੰਦੇ ਸਨ। ਰਾਜਾ ਹਰੀ ਚੰਦ ਅਤੇ ਉਸ ਦੀ ਰਾਣੀ ਤਾਰਾਮਤੀ ਦੀ ਕਥਾ ਨੂੰ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਕਲਮਬੰਦ ਕਰਦਿਆਂ ਲਿਖਿਆ ਹੈ: "ਸੁਖ ਰਾਜੇ ਹਰੀ ਚੰਦ ਘਰ ਨਾਰੁ ਸੁ ਤਾਰਾ ਲੋਚਨ ਰਾਣੀ।ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਮਿਲ ਗਾਵਦੇ, ਰਾਤੀ ਜਾਇ ਸੁਣੇ ਗੁਰਬਾਣੀ।" (ਪਉੜੀ ੬, ਵਾਰ ੧੦)

ਇਹਨਾਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਤੋਂ ਜਿੱਥੇ ਸੰਗਤ ਦੀ ਮਹੱਤਤਾ ਦਾ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ, ਉਥੇ ਇਹ ਵੀ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਨੂੰ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਸਥਾਨ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ। ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਸਮੇਂ ਤੋਂ ਹੀ ਅਜਿਹੀਆਂ ਸੰਸਥਾਵਾਂ ਬਣਨ ਲੱਗ ਪਈਆਂ ਸਨ ਜਿੱਥੇ ਸੰਗਤ ਜੁੜਦੀ ਸੀ ਅਤੇ ਕੀਰਤਨ ਹੁੰਦਾ ਸੀ। ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ, ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਬਾਰੇ ਦੱਸਦਿਆਂ ਲਿਖਦੇ ਹਨ:

"ਘਰ ਘਰਿ ਅੰਦਰ ਧਰਮ ਸਾਲ, ਹੋਵੈ ਕੀਰਤਨ ਸਦਾ ਵਿਸੋਆ।" (ਪਉੜੀ ੨੭, ਵਾਰ ੧)

ਜਦੋਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਸੁਲਤਾਨਪੁਰ ਵਿਚ ਰਹਿੰਦੇ ਸਨ ਤਾਂ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਨਿਤਨੇਮ ਬਾਰੇ ਪੁਰਾਤਨ ਜਨਮ ਸਾਖੀ ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੈ

"ਜੋ ਕਿਛ ਅਲੂਫਾ ਗੁਰੂ ਜੋਗ ਮਿਲੈ ਸੋ ਖਾਵੇ, ਹੋਰ ਪਰਮੇਸ਼ਰ ਦੇ ਅਰਥ ਦੇਵੇ ਅਤੇ ਨਿਤਾਪ੍ਰਤੀ ਰਾਤ ਕੳ ਕੀਰਤਨ ਹੋਵੇ।"

ਅਧਿਆਤਮਕ ਕਵਿਤਾ ਅਰਥਾਤ ਬਾਣੀ ਦੀ ਸਿਰਜਣ ਪ੍ਰਕਿਰਿਆ ਦਾ ਅਧਿਐਨ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਦੀ ਸਿਰਜਣਾ ਸਮੇਂ ਸੰਗਤ ਅਤੇ ਸੰਗੀਤ ਦਾ ਹੋਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ। ਡਾਕਟਰ ਪੀਤਾਂਬਰ ਦੱਤ ਬੜਥਵਾਲ ਲਿਖਦੇ ਹਨ ਕਿ ਅਧਿਆਤਮਕ ਅਨੁਭਵ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਨ ਲਈ ਭਾਸ਼ਾ ਦਾ ਸਾਧਨ ਨਾਕਾਫੀ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਭਾਸ਼ਾ ਦੇ ਨਾਲ ਸੰਗੀਤ ਦਾ ਸੁਮੇਲ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸੰਗੀਤ ਭਾਸ਼ਾ ਨਾਲੋਂ ਵਧੇਰੇ ਕਾਰਗਰ ਸਾਬਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਡਾ. ਸੀਮੈਨ ਦਾ ਕਹਿਣਾ ਹੈ ਕਿ ਅਸੀਂ ਆਪਣੀਆਂ ਭਾਵਨਾਵਾਂ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਇਕ ਲੰਮੇ ਲੇਖ ਦੀ ਥਾਂ ਕੇਵਲ ਇਕ ਹੀ ਸੁਰ ਵਿਚ ਭਲੀ ਭਾਂਤ ਕਰ ਸਕਦੇ ਹਾਂ। ਇਸ ਲਈ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਅਤੇ ਭਗਤ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਬਾਣੀ ਦੇ ਨਾਲ ਸੰਗੀਤ ਨੂੰ ਸੰਬੰਧਤ ਕੀਤਾ। ਅਧਿਆਤਮਕ ਅਨੁਭਵੀ ਆਪਣੇ ਅਨੁਭਵ ਨੂੰ ਕੇਵਲ ਆਪਣੇ ਤਕ ਸੀਮਤ ਨਹੀਂ ਰੱਖ ਸਕਦਾ। ਇਸ ਅਨੁਭਵ ਨਾਲ ਉਸ ਨੂੰ ਸਮਝ ਆ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਕਿ ਅਸਲ ਗੱਲ ਤਾਂ 'ਆਪ ਜਪੈ ਅਵਰਾ ਨਾਮ ਜਪਾਵੈ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਡਾ. ਪ੍ਰੇਮ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਸਿੰਘ ਨੇ ਠੀਕ ਹੀ ਲਿਖਿਆ ਹੈ:

"ਅਧਿਆਤਮਕ ਮੰਡਲਾਂ ਵਿਚ ਸਾਧਨਾਂ ਕਰਨ ਤੋਂ ਉਪਰੰਤ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤੇ ਤਜਰਬਿਆਂ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਸੀਨੇ ਦੀ ਚਾਰਦੀਵਾਰੀ ਵਿਚ ਰੋਕ ਰੱਖਣਾ ਇਕ ਸਾਧਕ ਲਈ ਬੜਾ ਔਖਾ ਹੈ। ਇਹਨਾਂ ਸੱਚੇ ਅਨੁਭਵਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਨ ਲਈ ਸਾਧਕ ਬਿਹਬਲ ਹੋ ਉੱਠਦਾ ਹੈ।" ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਨ ਦੀ ਇਸ ਮਜਬੂਰੀ ਕਰ ਕੇ ਵੀ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਇਸ ਬਾਣੀ ਬਾਰੇ ਲਿਖਦੇ ਹਨ:

"ਹਉ ਆਪਹੁ ਬੋਲਿ ਨਾ ਜਾਣਦਾ,

ਮੈਂ ਕਹਿਆ ਸਭੁ ਹੁਕਮਾਉ ਜੀਉ॥" (ਸੂਹੀ ਮਹਲਾ ੫, ਪੰਨਾ ੭੬੩)

ਤਥਾ "ਜੈਸੀ ਮੈਂ ਆਵੇ ਖਸਮ ਕੀ ਬਾਣੀ,

ਤੈਸੜਾ ਕਰੀ ਗਿਆਨੂ ਵੇ ਲਾਲੋ॥ "

(ਤਿਲੰਗ ਮਹਲਾ ੧, ਪੰਨਾ ੧੨੨)

ਹੁਣ ਸਵਾਲ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਅਨੁਭਵ ਕਿਸ ਅੱਗੇ ਪ੍ਰਗਟ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇ? ਕੋਈ ਅਜਿਹਾ ਸਰੋਤਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਭਾਈ ਲਾਲੋ ਵਾਂਗ ਸੁਹਿਰਦ ਹੋਵੇ। ਪਰ ਅਜਿਹੇ ਸਰੋਤਿਆਂ ਦੀ ਬੜੀ ਘਾਟ ਹੈ। ਇਸ ਘਾਟ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ

थंभुर वीरत

ਵਿਚ ਬੜੀ ਸ਼ਿੱਦਤ ਨਾਲ ਪੇਸ਼ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ:

ਤਥਾ

"ਮਨੁ ਬੇਧਿਆ ਦਇਆਲ ਸੇਤੀ ਮੇਰੀ ਮਾਈ॥ ਕੁਉਣ ਗੁਣੈ ਮੀਤ ਮੁਤਾਈ॥" (ਇਲਾਟਲ ਮੁਤਲਾ ੧ ਮੰਨਾ ਆਮ

ਕਉਣੂ ਜਾਣੈ ਪੀਰ ਪਰਾਈ॥" (ਬਿਲਾਵਲੁ ਮਹਲਾ ੧, ਪੰਨਾ ੭੯੫)

ਕਿਸ ਪਹਿ ਖੋਲੂਉ ਗੰਠੜੀ, ਦੁਖੀ ਭਰਿ ਆਇਆ॥(ਰਾਗ ਸੂਹੀ ਛੰਤ ਮਹਲਾ ੧, ਪੰਨਾ ੭੬੭)

ਜਾਂ "ਖੰਭ ਵਿਕਾਂਦੜੇ ਜੇ ਲਹਾਂ, ਘਿੰਨਾ ਸਾਵੀ ਤੋਲਿ॥

"ਮਨੂ ਪਰਦੇਬੀ ਜੇ ਥੀਐ, ਸਭ ਦੇਸ਼ ਪਰਾਇਆ॥

ਤੰਨਿ ਜੜਾਂਈ ਆਪਣੈ, ਲਹਾਂ ਸੁ ਸਜਣ ਟੋਲਿ॥ (ਸਲੋਕ ਮਹਲਾ ੫, ਪੰਨਾ ੧੪੨੬)

ਜਾਂ "ਗਲੀਂ ਸੁ ਸਜਣ ਵੀਹ, ਇਕ ਢੁੰਢੇਦੀ ਨ ਲਹਾਂ॥

ਧੁਖਾਂ ਜਿਉ ਮਾਂਲੀਹ, ਕਾਰਣਿ ਤਿੰਨੂਾ ਮਾ ਪਿਰੀ॥ (ਸਲੋਕ ਸ਼ੇਖ ਫਰੀਦ ਜੀ, ਪੰਨਾ ੧੩੮੨)

ਅਜਿਹੇ ਹੋਰ ਵੀ ਕਈ ਹਵਾਲੇ ਮਿਲਦੇ ਹਨ ਜਿਹਨਾਂ ਤੋਂ ਸੁਹਿਰਦ ਸੱਜਣਾਂ ਦੀ ਘਾਟ ਦਾ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ। ਸੋ ਗੁਰਬਾਣੀ ਸੁਣਨ ਵਾਸਤੇ ਖਾਸ ਸਰੋਤਿਆਂ ਦੀ ਜ਼ਰੂਰਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਇਹ ਸਰੋਤੇ ਹੀ ਸੰਗਤ ਦਾ ਰੂਪ ਧਾਰ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਅਜਿਹੇ ਸਰੋਤਿਆਂ ਨੂੰ ਇਕੱਠਾ ਕਰਨ ਲਈ ਸੰਗੀਤ ਬਹੁਤ ਮਦਦਗਾਰ ਸਾਬਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਸੰਗੀਤ ਇਕ ਅਜਿਹੀ ਕਲਾ ਹੈ ਜਿਸ ਤੋਂ ਹਰ ਜੀਵ ਪ੍ਰਭਾਵਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸੰਗੀਤ ਰਤਨਾਕਰ ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੈ:

'ਪਾਰਬਤੀ–ਪਤੀ ਅਤੇ ਦੇਵਤੇ ਸੰਗੀਤ ਨਾਲ ਪ੍ਰਸੰਨ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਅਨੰਤ ਗੋਪੀ–ਪਤੀ ਵੀ ਬੰਸਰੀ ਦੀ ਧੁਨ ਦੇ ਵੱਸ ਹੋ ਗਏ। ਬ੍ਰਹਮਾ ਸਾਮ–ਗਾਨ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਸੁਰਸਤੀ ਵੀਣਾ ਵਿਚ ਮਗਨ ਹੈ। ਯਕਸ਼, ਗੰਧਰਬ, ਦੇਵ–ਦਾਨਵ ਆਦਿ ਦੀ ਤਾਂ ਗੱਲ ਹੀ ਕੀ ਹੈ, ਵਿਸ਼ੇ ਵਿਕਾਰਾਂ ਤੋਂ ਕੋਰਾ ਪੰਘੂੜੇ ਵਿਚ ਪਿਆ ਰੋਂਦਾ ਬਾਲਕ ਵੀ ਗੀਤ ਦਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਪੀ ਕੇ ਬੜੀ ਖੁਸ਼ੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਹੈਰਾਨੀ ਤਾਂ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਜੰਗਲ ਵਿਚ ਘੁੰਮਣ ਵਾਲਾ ਮਿਰਗ ਪਸ਼ੂ ਹੰਦਿਆਂ ਵੀ ਸ਼ਿਕਾਰੀ ਦੇ ਸੰਗੀਤ ਵਿਚ ਕੀਲੇ ਜਾਣ ਨਾਲ ਆਪਣੀ ਜਾਨ ਗਆ ਬਹਿੰਦਾ ਹੈ।

ਜਿਹੜੇ ਕਠੌਰ ਵਿਅਕਤੀ ਸੰਗੀਤ ਨਾਲ ਵੀ ਪ੍ਰਭਾਵਤ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੇ, ਸ਼ੈਕਸਪੀਅਰ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਖਤਰਨਾਕ ਦੱਸਦਿਆਂ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਹਨਾਂ ਤੇ ਕਦੇ ਇਤਬਾਰ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਜਾਣਾ ਚਾਹੀਦਾ। ਅਜਿਹੇ ਵਿਅਕਤੀ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਸਰੋਤੇ ਨਹੀਂ ਬਣ ਸਕਦੇ। ਸੰਗੀਤ ਦੱਸਦਾ ਹੈ ਕਿ ਕਿਹੜੇ ਵਿਅਕਤੀ ਵਿਚ ਮਨੁੱਖੀ ਹਮਦਰਦੀ ਦੀ ਕਣੀ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਮਰਦਾਨੇ ਦੀ ਰਬਾਬ ਵੱਜਦੀ ਸੀ ਤਾਂ ਉਹ ਕਿਸੇ ਵਿਅਕਤੀ ਨੂੰ ਧੂਹ ਪਾਉਂਦੀ ਸੀ। ਉਹ ਵਿਅਕਤੀ ਸੰਗਤ ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਆ ਬੈਠਦਾ ਸੀ। ਸੰਗੀਤ ਦੇ ਅਸਰ ਅਤੇ ਸੰਗਤ ਦੀ ਸਿਰਜਣਾ ਬਾਰੇ ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਹੋਰਾਂ ਦਾ ਇਹ ਕਥਨ ਵੀ ਵਾਚਣਯੋਗ ਹੈ:

"ਜਦੋਂ ਸੁਣਨ ਵਾਲਿਆਂ ਦੇ ਮਨ ਨਾ ਪੰਘਰੇ ਯਾਂ ਬਹੁਤ ਪਥਰਾਈ ਕਾਰਨ ਪੰਘਰਨੋ ਅੜ ਖਲੋਤੇ ਤਾਂ ਰੰਗ ਰੱਤੜੇ ਦਾਤਾ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਆਪਣੇ ਅੰਦਰ ਦੀਆਂ ਡੂੰਘਾਈਆਂ ਵਿਚ ਗੋਤਾ ਲਾਇਆ ਅਤੇ ਰਤਨਾ ਜਵਾਹਰਾਂ ਮੋਤੀਆਂ ਨਾਲ ਡੁੱਲ ਡੁੱਲ ਪੈਂਦੇ ਅਰਸ਼ੀ ਸੁੰਦਰਤਾ ਨਾਲ ਚਮਕਦੇ ਤੇ ਸੂਰਜ ਵਰਗੇ ਤੇਜ਼ ਨਾਲ ਚਮਕਦੇ ਬਾਹਰ ਨਿਕਲੇ ਤੇਜ ਦਾ ਅਸਰ ਚੁਫੇਰੇ ਪਾਇਆ ਅਤੇ ਸੰਗੀਤ ਲਹਿਰਾਉਂਦੀ ਛੁਹ ਨਾਲ ਉਹ ਨਾ ਪੰਘਰੇ ਮਨ ਦ੍ਵ ਕੇ ਵਹਿ ਤਰੇ ਤੇ ਵਹਿ ਕੇ ਜਾ ਮਿਲੇ

ਓਰਾ ਗਰਿ ਪਾਨੀ ਭਾਇਆ, ਜਾਇ ਮਿਲਿਓ ਢਲਿ ਕੂਲਿ॥ (ਸਲੋਕ ਭਗਤ ਕਬੀਰ ਜੀ, ਪੰਨਾ ੧੩੭੮) ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸੰਗੀਤ ਸਰੋਤੇ ਨੂੰ ਸਮੂਹ ਦਾ ਇਕ ਅੰਗ ਬਣਾ ਦਿੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਗਾਉਣ ਵਾਲਾ, ਸੁਣਨ

ਵਾਲਾ, ਗੀਤ, ਸੰਗੀਤ, ਵਿਚਾਰ ਤੇ ਭਾਵ ਆਦਿ ਇਕ ਮਿਕ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ।

ਸਿੱਖ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਨੇ ਸੰਗਤ ਅਤੇ ਸੰਗੀਤ ਨੂੰ ਕੇਵਲ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਹੀ ਨਹੀਂ ਪ੍ਰਚਾਰਿਆ ਸਗੋਂ ਸੰਸਥਾਤਮਕ ਪੱਧਰ ਉੱਤੇ ਵੀ ਇਸ ਲਈ ਉਚੇਚੇ ਯਤਨ ਕੀਤੇ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਜਿੱਥੇ ਵੀ ਗਏ, ਉਥੇ ਧਰਮਸ਼ਾਲਾ ਕਾਇਮ ਕਰਨ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਿੱਤਾ ਅਤੇ ਇਹਨਾਂ ਸਥਾਨਾਂ ਤੇ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਕੀਰਤਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਉਹਨਾਂ ਨੇ ਜਦੋਂ ਕਰਤਾਰ ਪੁਰ ਵਿਖੇ ਨਿਵਾਸ ਕੀਤਾ ਤਾਂ ਉਥੇ ਰੋਜ਼ ਸੰਗਤ ਨੂੰ ਨਿਤਨੇਮ ਲਈ ਪ੍ਰੇਰਿਆ। ਇਸ ਬਾਰੇ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਲਿਖਦੇ ਹਨ:

"ਸੋਦਰ ਆਰਤੀ ਗਾਵੀਐ, ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵੇਲੇ ਜਪੁ ਉਚਾਰਾ।" (ਪਉੜੀ ੩੮, ਵਾਰ ੧) ਇਸ ਪੳੜੀ ਦਾ ਟੀਕਾ ਕਰਦਿਆਂ ਭਾਈ ਮਨੀ ਸਿੰਘ ਜੀ ਲਿਖਦੇ ਹਨ:

"ਕਰਤਾਰ ਪੂਰ ਵਿਚ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵੇਲੇ ਸਵਾ ਪਹਿਰ ਦਿਨ ਚੜ੍ਹਦਿਆਂ ਤੀਕਰ ਬਾਣੀ ਦੀ ਚਰਚਾ ਹੋਵੇ, ਫੇਰ ਆਰਤੀ ਪੜ੍ਹੀਏ। ਤੀਸਰੇ ਪਹਿਰ ਕੀਰਤਨ ਕਰੀਏ। ਸੰਧਿਆ ਰਹਿਰਾਸ ਪੜ੍ਹੀਏ, ਫੇਰ ਕੀਰਤਨ ਗਾਵੀਏ, ਪਹਿਰ ਰਾਤ ਗਈ ਸੋਹਲਾ ਪੜ੍ਹੀਏ ਅਰ ਪਿਛਲੀ ਰਾਤ ਜਪ ਪੜ੍ਹੀਏ ਅਰ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਪੜ੍ਹੀਏ।"

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਜੁੜੀ ਸੰਗਤ ਨਾਲ ਕੀਰਤਨੀਆਂ, ਕੀਰਤਨ ਅਤੇ ਕਥਾ ਆਦਿ ਬਾਰੇ ਵਿਚਾਰ ਹੁੰਦੀ ਸੀ। ਸਿੱਖਾਂ ਦੀ ਭਗਤਮਾਲਾ ਵਿਚ ਮਾਲੋ ਅਤੇ ਸੀਹਾਂ ਦੋ ਸਿੱਖਾਂ ਦੀ ਸਾਖੀ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਨੂੰ ਸਰਬੋਤਮ ਦੱਸਿਆ ਹੈ। ਸਰੋਤਿਆਂ ਬਾਰੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਤ ਸਾਖੀ ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੈ:

"ਕਾਗ ਭਸੁੰਡ ਬਾਬੇ ਅੱਗੇ ਮੱਥਾ ਟੇਕਿਆ। ਬਾਬੇ ਕਹਿਆ ਪੰਜ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੇ ਸ਼੍ਰੋਤੇ ਕੀਰਤਨ ਕੇ ਹੋਤੇ ਹੈ-ਇਕ ਰਾਗ ਰਾਗਨੀਆਂ ਸਮਝਦੇ ਹਨ। ਇਕ ਸੁਰ ਨੂੰ ਸਮਝਦੇ ਹਨ। ਇਕ ਸਾਜ਼ ਨੂੰ ਸਮਝਦੇ ਹੈਨ। ਇਕ ਸ਼ਬਦ ਦੇ ਤਾਤਪਰਜ਼ ਨੂੰ ਸਮਝਦੇ ਹੈਨ। ਤ੍ਰਮ ਵੱਡੇ ਸਰੋਤੇ ਹੋ ਜੋ ਸ਼ਬਦ ਦੇ ਤਾਤਪਰਜ਼ ਨੂੰ ਸਮਜ਼ੇ ਹੋ। ਕਾਂਗ ਭਸੁੰਡ ਕਹਿਆ ਉਤਮ ਹੈ, ਸੋ ਰਸ ਪਾਵਤੇ ਹੈਂ। ਜੋ ਰਾਗਾਂ ਨੂੰ ਤਾਰਾਂ ਸਮਝਦੇ ਹੈਂ ਸੋ ਛਿੱਲ ਖਾਤੇ ਹੈ।"

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਹ ਸਾਖੀ ਜਿੱਥੇ ਸਰੋਤੇ ਦਾ ਸਥਾਨ ਨਿਸ਼ਚਿਤ ਕਰਦੀ ਹੈ ਉਥੇ ਇਸ ਤੋਂ ਇਹ ਵੀ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਨੇ ਸੰਗੀਤ ਨੂੰ ਬਾਣੀ ਦੇ ਅਧੀਨ ਰੱਖਿਆ ਹੈ। ਪਰ ਇਸ ਦਾ ਅਰਥ ਇਹ ਵੀ ਨਹੀਂ ਕਿ ਸਰੋਤੇ ਨੂੰ ਸੰਗੀਤ ਦੀ ਸੂਝ ਹੀ ਨਾ ਹੋਵੇ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਾ ਆਨੰਦ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਲਈ ਸਰੋਤੇ ਵਿਚ ਹੇਠ ਲਿਖੇ ਗੁਣਾਂ ਦਾ ਹੋਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਦੱਸਦੇ ਹਨ:

"ਇਕਨਾ ਨਾਦ ਨੇ ਬੇਦ ਨ ਗੀਅ ਰਸੁ, ਰਸ ਕਸ ਨਾ ਜਾਣੰਤਿ॥ ਇਕਨਾ ਸੁਧਿ ਨਾ ਬੁਧਿ ਨ ਅਕਲਿ ਸਰ, ਅਖਰ ਕਾ ਭੇਉ ਨ ਲਹਿੰਤਿ॥

ਨਾਨਕ ਸੇ ਨਰ ਅਸਲਿ ਪਰ, ਜਿ ਬਿਨੁ ਗੁਣ ਗਰਬੁ ਕਰੰਤਿ॥" (ਵਾਰ ਸਾਰੰਗ ਮਹਲਾ ੧, ਪੰਨਾ ੧੨੮੬)

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਆਪਣੇ ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਸਮਾਉਣ ਵੇਲੇ ਜੁੜੀ ਸੰਗਤ ਨੂੰ ਨਿਰਬਾਣ ਕੀਰਤਨ ਕਰਨ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਿੱਤਾ। ਇਸ ਸੰਬੰਧੀ ਬਾਬਾ ਸੁੰਦਰ ਜੀ 'ਰਾਮਕਲੀ ਸਦੁ' ਵਿਚ ਲਿਖਦੇ ਹਨ ਅੰਤੇ ਸਤਿਗਰ ਬੋਲਿਆ, ਮੈਂ ਪਿੱਛੇ ਕੀਰਤਨ ਕਰਿਅਹ ਨਿਰਬਾਣ ਜੀੳ। (ਪੰਨਾ 923)

ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਦੀ ਪ੍ਰਥਾ ਨੂੰ ਸਦਾ ਲਈ ਜਾਰੀ ਰੱਖਣ ਲਈ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਆਪ ਹੀ ਪ੍ਰਬੰਧ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਸੀ। ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਜਦੋਂ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਨੂੰ ਗੁਰਗੱਦੀ ਦਿੱਤੀ ਤਾਂ ਬਾਣੀ ਦੀਆਂ ਪੋਥੀਆਂ ਦੇਣ ਦੇ ਨਾਲ ਨਾਲ ਬਾਣੀ ਦਾ ਗਾਇਣ ਕਰਨ ਲਈ ਬਲਵੰਡ ਰਬਾਬੀ ਵੀ ਖਡੁਰ ਸਾਹਿਬ ਭੇਜਿਆ ਤੇ ਕਿਹਾ: ਬਲਵੰਤ ਰਬਾਬੀ ਤੁਮ ਸੰਗ ਜਾਵੇ। ਸਮੇਂ ਸਮੇਂ ਹਰਿ ਕੀਰਤਨ ਗਾਵੇ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਭਾਵੇਂ ਸਥਾਪਤ ਕੀਤੀਆਂ ਧਰਮਸਾਲਾਂ ਅਤੇ ਸੰਗਤਾਂ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਹੁੰਦਾ ਸੀ, ਪ੍ਰੰਤੂ ਮੁੱਖ ਸਥਾਨ ਉਹ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਸੀ ਜਿੱਥੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦਾ ਨਿਵਾਸ ਸੀ। ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਕਰਤਾਰ ਪੁਰ ਤੋਂ ਖਡੂਰ ਸਾਹਿਬ ਆ ਗਏ ਪਰ ਸੰਗਤ ਦੀ ਮਰਯਾਦਾ ਉਹ ਹੀ ਕਾਇਮ ਰੱਖੀ ਜਿਹੜੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਨੇ ਚਲਾਈ ਸੀ। ਇਥੇ ਸਵੇਰੇ-ਸ਼ਾਮ ਬਲਵੰਡ ਰਬਾਬੀ ਅਤੇ ਸੱਤਾ ਕੀਰਤਨ ਕਰਦੇ। ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਅਨੁਸਾਰ:

''ਐਉਂ ਸੱਤੇ ਬਲਵੰਡ ਦੀ ਚੌਕੀ ਖਡੂਰ ਵਿਖੇ ਗੁਰੂ ਜੀ

(ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ) ਦੇ ਹਜ਼ੂਰ ਆਰੰਭ ਹੋਈ, ਜਿਹਨਾਂ ਦੀ ਅਉਲਾਦ ਹੁਣ ਤਾਈਂ ਖਡੂਰੀਏ ਰਬਾਬੀ ਕਹਾਉਂਦੀ ਹੈ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਵੀ ਗੋਇੰਦਵਾਲ ਵਿਖੇ ਸੰਗਤ ਨੂੰ ਕਾਇਮ ਰੱਖਣ ਲਈ ਜਿਹੜਾ ਨਿਤਨੇਮ ਕਰਦੇ ਸਨ, ਉਸ ਸਾਰੇ ਗਿ. ਗਿਆਨ ਸਿੰਘ ਨੇ ਇੰਝ ਲਿਖਿਆ ਹੈ:

"ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਨਿੱਤ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵੇਲੇ ਡੇਢ ਪਹਿਰ ਦੇ ਤੜਕੇ ਜਾਗਦੇ। ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਨੂੰ ਭੀ ਉਸੇ ਵੇਲੇ ਜਾਗ ਕਰਕੇ ਇਸ਼ਨਾਨ ਤੇ ਨਾਮ ਜਪਣ ਦਾ ਹੁਕਮ ਦੇ ਰੱਖਿਆ ਸੀ..., ਪਹੁ ਫੁੱਟੀ ਤੋਂ ਸਫੈਦ ਪੁਸ਼ਾਕਾ ਪਹਿਨ ਕੇ ਸਿੰਘਾਸਨ ਉੱਤੇ ਆ ਬੈਠਦੇ, ਭਾਈ ਸਾਦੂ, ਬਾਦੂ ਕੀਰਤਨ ਕਰਦੇ ਤੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਉਪਦੇਸ਼ ਦੇ ਕੇ ਨਿਹਾਲ ਕਰਦੇ।"

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਆ ਕੇ ਗੁਰਬਾਣੀ ਗਾਉਣ ਦਾ ਆਦੇਸ਼ ਆਪਣੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਵੀ ਦਿੰਦੇ ਹਨ:

''ਆਵਹੁ ਸਿਖ ਸਤਿਗੁਰੂ ਕੇ ਪਿਆਰਿਹੋ, ਗਾਵਹੁ ਸਚੀ ਬਾਣੀ॥

ਬਾਣੀ ਤ ਗਾਵਹੂ ਗੁਰੂ ਕੇਰੀ, ਬਾਣੀਆਂ ਸਿਰ ਬਾਣੀ।" (ਰਾਮਕਲੀ ਮਹਲਾ ੩, ਪੰਨਾ ੯੨੦)

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਦੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਵਿਖੇ ਰਹਿੰਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ ਸੰਗਤ ਦੀ ਜਿਹੜੀ ਮਰਯਾਦਾ ਸੀ, ਉਸ ਬਾਰੇ ਵੀ ਲਿਖਿਆ ਗਿਆ ਸੀ:

"ਇਹ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਭੀ ਪਿਛਲੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਵਾਂਗ ਨਿੱਤ ਸਵਾ ਪਹਿਰ ਦੇ ਤੜਕੇ ਸ਼ੌਚ ਇਸ਼ਨਾਨ ਕਰ ਆਤਮਾ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਦੇ ਸਰੂਪ ਵਿਚ ਮਨ ਨੂੰ ਜੋੜ ਕੇ ਤਾੜੀ ਲਾ ਬੈਠਦੇ। ਪਹੁ ਫੁੱਟੀ ਤੋਂ ਸਭਾ (ਸੰਗਤ) ਵਿਚ ਆ ਕਰ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਦਾ ਕੀਰਤਨ ਸੁਣਦੇ ਜੋ ਸੱਤਾ ਬਲਵੰਡ ਕਰਿਆ ਕਰਦੇ।"

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਵੱਲੋਂ ਤਾਂ ਸੰਗਤ ਅਤੇ ਕੀਰਤਨ ਦੀ ਮਹੱਤਤਾ ਸਿਖਰਾਂ ਤੇ ਪੁੱਜ ਗਈ। ਆਪ ਨੇ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੀ ਬੀੜ ਨੂੰ ਸੰਪਾਦਤ ਕਰਕੇ ਇਸ ਦਾ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਹਰਿਮੰਦਰ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਕਰ ਦਿੱਤਾ। ਹੁਣ ਸੰਗਤ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੀ ਹਜ਼ੂਰੀ ਵਿਚ ਜੁੜਨ ਲੱਗ ਪਈ। ਭਾਈ ਸੱਤਾ ਅਤੇ ਬਲਵੰਡ ਕੀਰਤਨ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਸੰਗੀਤ ਨੂੰ ਘਰਾਣਿਆਂ ਦੀ ਚਾਰ ਦੀਵਾਰੀ ਵਿਚੋਂ ਕੱਢ ਕੇ ਆਮ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਕੀਰਤਨ ਕਰਨ ਦੀ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਦਿੱਤੀ। ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਹੇਠ ਲਿਖੇ ਵਾਕ ਸੰਗਤ ਅਤੇ ਕੀਰਤਨ ਦੀ ਮਹਾਨਤਾ ਨੂੰ ਦਰਸਾਉਂਦੇ ਹਨ:

''ਗੁਰਦੁਆਰੇ ਹਰਿ ਕੀਰਤਨ ਸੁਣੀਐ॥

ਸਤਿਗੁਰੁ ਭੇਟਿ ਹਰਿ ਜਸੁ ਮੁਖਿ ਭਣੀਐ। " (ਮਾਰੂ ਮਹਲਾ ੫, ਪੰਨਾ ੧੦੧੮)

ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਕੀਤੇ ਕੀਰਤਨ ਦੀ ਮਹਿਮਾ ਕਮਾਲ ਹੈ। ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਇਸ ਸੁੰਦਰ ਕੀਰਤਨ ਪ੍ਰਭਾਵ ਤੋਂ ਤਾਨਸੈਨ ਵਰਗਾ ਮਹਾਨ ਗਾਇਕ ਵੀ ਅਭਿੱਜ ਨਹੀਂ ਸੀ ਰਹਿ ਸਕਿਆ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ ਜੀ ਨੇ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਜੋਤਿ ਜੋਤਿ ਸਮਾਉਣ ਸਮੇਂ ਤੀਜੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਹੁਕਮ ਨੂੰ ਮੰਨਦਿਆਂ ਕੀਰਤਨ ਦਾ ਸਮਾਗਮ ਰਚਿਆ। ਭਾਈ ਸੰਤੋਖ ਸਿੰਘ ਜੀ ਲਿਖਦੇ ਹਨ:

"ਕਰਹਿ ਰਬਾਬੀ ਕੀਰਤਨ ਆ ਕੇ

ਕਰਿ ਸਿਖ ਗਾਇ ਜਿ ਚਾਗੀ ਬਨੇ। "

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਹਰਿ ਰਾਇ ਜੀ ਨੇ ਨਿਤਨੇਮ ਵਿਚ ਵੀ ਕੀਰਤਨ ਅਤੇ ਸੰਗਤ ਦਾ ਸਮਾਗਮ ਹੁੰਦਾ ਸੀ:

"ਜਿੱਥੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਜਾਣ, ਦੋ ਵੇਲੇ ਦੀਵਾਨ ਲੱਗੇ, ਭਾਈ ਜੱਸ, ਦਰਿਆ, ਚਤਰਾ, ਨੱਥੂ ਆਦਿਕ ਰਬਾਬੀ ਇਕ ਵੇਲੇ ਚੌਕੀ ਕਰਨ, ਦੂਜੇ ਵੇਲੇ ਭਾਈ ਸੇਵਾ, ਰੱਤਾ, ਪੰਜਾਬ ਆਦਿਕ ਕੀਰਤਨ ਕਰਨ। ਕਥਾ-ਕੀਰਤਨ ਸਤਸੰਗ ਦਾ ਪ੍ਰਵਾਹ ਚੱਲਿਆ ਰਹੇ।"

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ ਜੀ ਤਾਂ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਕਰਨ ਵੇਲੇ ਕੀਰਤਨੀਆਂ ਦਾ ਸਨਮਾਨ ਵੀ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਜੌਨਪੁਰ ਦੇ ਇਕ ਮਸੰਦ ਗੁਰਬਖਸ਼ ਦੇ ਕੀਰਤਨ ਤੋਂ ਪ੍ਰਸੰਨ ਹੋ ਕੇ ਉਸਨੂੰ ਆਪਣਾ ਨਿੱਜੀ ਮਿਰਦੰਗ ਇਨਾਮ ਵਜੋਂ ਦੇ ਦਿੱਤਾ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਸੰਗਤ ਅਤੇ ਕੀਰਤਨ ਨੂੰ ਸਿੱਖ ਰਹੁ ਰੀਤ ਦਾ ਲਾਜ਼ਮੀ ਅੰਗ ਬਣਾ ਦਿੱਤਾ ਸੀ। ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਉੱਤਰ ਭਾਈ ਨੰਦ ਲਾਲ ਕਾ ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੈ।

"ਗਰ ਸਿੱਖ ਰਹਿਤ ਸਨਹ ਹੇ ਮੀਤ।

ਪਰਭਾਤੇ ਉਠ ਕਰ ਹਿਤ ਚੀਤ।

ਵਾਹਿਗੁਰੁ ਗੁਰ ਮੰਤ੍ਰ ਸੁ ਜਾਪ।

ਕਰ ਇਸਨਾਨ ਪੜੈ ਜਪ ਜਾਪ।

ਸੰਧਯਾ ਸਮੈ ਸਨੈ ਰਹਿਰਾਸ।

ਕੀਰਤਨ ਕਥਾ ਸਨੇ ਹਰਿ ਯਾਸ।

'ਤਨਖਾਹ ਨਾਮਾ ਭਾਈ ਨੰਦ ਲਾਲ ਜੀ' ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੈ:

ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਕੇਵਲ ਸਤਸੰਗ ਜਾਣ ਨੂੰ ਹੀ ਕਾਫੀ ਨਹੀਂ ਸਮਝਦੇ, ਸਗੋਂ ਉਥੇ ਜਾ ਕੇ ਪ੍ਰੇਮ ਨਾਲ ਕੀਰਤਨ ਸਣਨ ਦਾ ਹਕਮ ਦਿੰਦੇ ਹਨ। ਜਿਹੜੇ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਜਾ ਕੇ ਗੱਲਾਂ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਉਹ ਸਜ਼ਾ ਦੇ ਭਾਗੀ ਹਨ:

"ਸਤਸੰਗ ਜਾਇ ਕਰ ਚਿਤ ਡਲਾਵੈ।

ਹਰਿ ਯਸ ਸੁਨਤੇ ਬਾਤ ਚਲਾਵੈ।

ਸੋ ਤਨਖਾਹੀ ਮੁਲ ਕਹਾਵੈ।

ਅੱਜੋਕੇ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਸਿੱਖ ਪੰਥ ਵੱਲੋਂ ਜਿਹੜੀ ਰਹਿਤ ਮਰਯਾਦਾ ਤਿਆਰ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ, ਉਸ ਵਿਚ ਸੰਗਤ ਅਤੇ ਕੀਰਤਨ ਨੂੰ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਸਥਾਨ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਸ 'ਸਿੱਖ ਰਹਿਤ ਮਰਯਦਾ' ਵਿਚ ਗੁਰਬਾਣੀ ਅਭਿਆਸ ਤੇ ਜ਼ੋਰ ਦਿੰਦਿਆਂ ਲਿਖਿਆ ਹੈ:

"ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਾ ਅਸਰ ਸਾਧਸੰਗਤ ਵਿਚ ਬੈਠਿਆਂ ਵਧੇਰੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਸਿੱਖ ਲਈ ਉਚਿਤ ਹੈ ਕਿ ਸਿੱਖ ਸੰਗਤਾਂ ਦੇ ਜੋੜ ਮੇਲ ਦੇ ਅਸਥਾਨਾਂ-ਗੁਰਦੁਆਰਿਆਂ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰੇ ਤੇ ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਬੈਠ ਕੇ ਗੁਰਬਾਣੀ ਤੋਂ ਲਾਭ ਉਠਾਵੇ।"

ਕੀਰਤਨ ਕੌਣ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਕਿਸ ਬਾਣੀ ਦਾ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਸੰਬੰਧੀ ਵਰਣਨ ਹੈ:

"ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਕੇਵਲ ਸਿੱਖ ਹੀ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਕੇਵਲ ਗੁਰਬਾਣੀ ਜਾਂ ਇਸ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ-ਸਰੂਪ ਰਚਨਾ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਤੇ ਭਾਈ ਨੰਦ ਲਾਲ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਦਾ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਕੀਰਤਨ ਦੀ ਅਹਿਮੀਅਤ ਇਸ ਕਥਨ ਤੋਂ ਵੀ ਸਪਸ਼ਟ ਹੁੰਦੀ ਹੈ:

"ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਇਕ ਵਕਤ ਇਕੋ ਗੱਲ ਹੋਣੀ ਚਾਹੀਏ- ਕੀਰਤਨ ਜਾਂ ਕਥਾ, ਵਖਿਆਨ ਜਾਂ ਪਾਠ।" ਸਿੱਖ ਸੰਸਕਾਰਾਂ ਸਮੇਂ ਵੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਦਾ ਨਿਯਮ ਬਣਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ।

"ਸਿੱਖ ਦੇ ਘਰ ਬਾਲਕ ਦਾ ਜਨਮ ਹੋਣ ਮਗਰੋਂ ਜਦ ਮਾਤਾ ਉੱਠਣ ਬੈਠਣ ਤੇ ਇਸ਼ਨਾਨ ਕਰਨ ਦੇ ਯੋਗ ਹੋਵੇ ਤਾਂ (ਦਿਨਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਕੋਈ ਮੁਕੱਚਰ ਨਹੀਂ), ਟੱਬਰ ਅਤੇ ਸੰਬੰਧੀ ਗੁਰਦੁਆਰੇ ਕੜਾਹ ਪ੍ਰਸ਼ਾਦ ਲੈ ਕੇ ਜਾਣ ਜਾਂ ਕਰਾਉਣ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਹਜ਼ੂਰ 'ਪਰਮੇਸਰ ਦਿਤਾ ਬੰਨਾ '(ਸੋਰਠਿ ਮ: ੫), 'ਸਤਿਗੁਰ ਸਾਚੈ ਦੀਆਂ ਭੇਜਿ' (ਆਸਾ ਮ: ') ਆਦਿ ਖੁਸ਼ੀ ਤੇ ਧੰਨਵਾਦ ਵਾਲੇ ਸ਼ਬਦ ਪੜ੍ਹਨ। "

ਵਿਆਹ ਬਾਰੇ 'ਸਿੱਖ ਰਹਿਤ ਮਰਯਾਦਾ' ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੈ:

"ਇਕ ਲਾਵ ਦਾ ਪਾਠ ਹੋਣ ਮਗਰੋਂ ਅੱਗੇ ਵਰ ਤੇ ਪਿੱਛੇ ਕੰਨਿਆਂ ਵਰ ਦਾ ਪੱਲਾ ਫੜ੍ਹ ਕੇ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ਪ੍ਰਕਰਮਾਂ ਕਰਨ। ਪ੍ਰਕਰਮਾਂ ਕਰਨ ਸਮੇਂ ਰਾਗੀ ਜਾਂ ਸੰਗਤ ਲਾਵਾਂ ਨੂੰ ਕਰਮ ਅਨੁਸਾਰ ਸੁਰ ਨਾਲ ਗਾਈ ਜਾਣ।"

ਮਿਰਤਕ ਸੰਸਕਾਰ ਸੰਬੰਧੀ ਆਦੇਸ਼ ਹਨ:

"ਫਿਰ ਸੰਗਤ (ਚਿਤਾ ਤੋਂ) ਕੁਝ ਵਿੱਥ ਤੇ ਬੈਠ ਕੇ ਕੀਰਤਨ ਕਰੇ ਜਾਂ ਵੈਰਾਗਮਈ ਸ਼ਬਦ ਪੜ੍ਹੇ।"

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਹੁਣ ਵੀ ਸਿੱਖ-ਧਰਮ ਵਿਚ ਸੰਗਤ ਅਤੇ ਕੀਰਤਨ ਇਕ ਜ਼ਰੂਰੀ ਅੰਗ ਹਨ। ਅੱਜੋਕੇ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਕਰਨ ਦੇ ਢੰਗ ਅਤੇ ਸੰਗਤ ਦੇ ਸੰਬੰਧ ਬਾਰੇ ਵਿਚਾਰ ਕਰਨ ਦੀ ਵੀ ਲੋੜ ਮਹਿਸੁਸ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਨੇ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਾ ਕੀਰਤਨ ਕਰਨ ਲਈ ਸੰਗਤ ਦੀ ਰੁਚੀ ਵੱਲ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਧਿਆਨ ਦਿੱਤਾ ਹੈ। ਉਹਨਾਂ ਨੇ ਜਿਹੜੀਆਂ ਸੰਗਤਾਂ ਨੂੰ ਉਪਦੇਸ਼ ਦੇਣਾ ਹੁੰਦਾ ਸੀ, ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਰੁਚੀ ਅਨੁਸਾਰ ਰਾਗ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਜਿਵੇਂ ਤਿਲੰਗ ਰਾਗ ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਦਾ ਹਰਮਨ ਪਿਆਰਾ ਰਾਗ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਇਸ ਰਾਗ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਗ ਕਰਦਿਆਂ ਉਹ ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਨੂੰ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਿੰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਰਾਗ ਵਿਚ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਫਾਰਸੀ ਦੀ ਸ਼ਬਦਾਵਲੀ ਇਸ ਗੱਲ ਦਾ ਸਬੂਤ ਹੈ। ਕੁਝ ਸ਼ਬਦ ਤਾਂ ਬਿਲਕੁਲ ਹੀ ਫਾਰਸੀ ਰੰਗ ਵਿਚ ਹਨ:

"ਯਕ ਅਰਜ ਗੁਫਤਮ ਪੇਸਿ ਤੋਂ ਦਰ ਗੋਸ ਕੁਨ ਕਰਤਾਰ॥

ਹਕਾ ਕਬੀਰ ਕਰੀਮ ਤੁ, ਬੇਐਬ ਪਰਵਦਗਾਰ॥" (ਤਿਲੰਗ ਮਹਲਾ ੫, ਪੰਨਾ ੭੨੧)

ਜਾਂ- "ਖਾਕ ਨੂਰ ਕਰਦੰ, ਆਲਮ ਦੁਨੀਆਇ॥

ਅਸਮਾਨ ਜਿਮੀ ਦਰਖਤ, ਆਬ ਪੈਦਾਇਸਿ ਖੁਦਾਇ॥ " (ਤਿਲੰਗ ਮਹਲਾ ੫, ਪੰਨਾ ੭੨੩)

ਜੋਗੀਆਂ ਨੂੰ ਉਪਦੇਸ਼ ਵਾਲੇ ਬਹੁਤੇ ਸ਼ਬਦ ਰਾਮਕਲੀ ਰਾਗ ਵਿਚ ਆਏ ਹਨ। 'ਸਿੱਧ ਗੋਸਟ' ਵੀ ਰਾਗ ਰਾਮਕਲੀ ਵਿਚ ਹੀ ਹੈ। ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਰਾਮਕਲੀ ਰਾਗ ਜੋਗੀਆਂ ਵਿਚ ਬਹੁਤ ਪ੍ਰਚਲਤ ਸੀ।

ਰਾਗ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਨੇ ਖਾਸ ਇਲਾਕਿਆਂ ਵਿਚ ਕੁਝ ਪ੍ਰਚਲਤ ਧੁਨਾਂ ਦਾ ਵੀ ਪ੍ਰਯੋਗ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਜਿਵੇਂ ਕੁਝ ਵਾਰਾਂ ਨੂੰ ਆਮ ਲੋਕਾਂ ਵਿਚ ਪ੍ਰਚਲਤ ਲੋਕ ਵਾਰਾਂ ਦੀਆਂ ਧੁਨਾਂ ਉੱਤੇ ਗਾਉਣ ਲਈ ਆਦੇਸ਼ ਦਿੱਤਾ

12

ਗਿਆ ਹੈ।

ਰਾਗ ਅਤੇ ਧੁਨ ਸਰੋਤਿਆਂ ਨੂੰ ਬਾਣੀ ਸੁਣਨ ਲਈ ਖਿੱਚ ਲੈਂਦੇ ਹਨ। ਕੁਝ ਰਾਗੀ ਇਸ ਗੱਲ ਨੂੰ ਧਿਆਨ ਵਿਚ ਰੱਖਦਿਆਂ ਪ੍ਰਚਲਤ ਫਿਲਮੀ ਤਰਜ਼ਾਂ ਉੱਤੇ ਸ਼ਬਦ ਗਾਉਂਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਨਾਲ ਆਮ ਸਰੋਤੇ ਪ੍ਰਭਾਵਤ ਤਾਂ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਉਹਨਾਂ ਉੱਪਰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਾ ਠੀਕ ਪ੍ਰਭਾਵ ਨਹੀਂ ਪੈਂਦਾ। ਫਿਲਮੀ ਟਿਊਨਾਂ ਜਿਸ ਵਾਯੂਮੰਡਲ ਵਿਚ ਰਚੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਉਹ ਵਾਯੂਮੰਡਲ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਵਾਯੂਮੰਡਲ ਦੇ ਅਨੁਸਾਰ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ।

ਤਰਜ਼ ਦੇ ਨਾਲ ਨਾਲ ਰਾਗ ਦਾ ਵੀ ਧਿਆਨ ਰੱਖਿਆ ਜਾਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। 'ਰਾਗ' ਇਕ 'ਭਾਂਡਾਂ' ਹੈ ਤੇ 'ਬਾਣੀ' ਵਸਤੂ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਨੇ ਵਸਤੂ ਅਨੁਸਾਰ ਹੀ ਭਾਂਡੇ ਦੀ ਚੋਣ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਸੰਗਤ ਲਈ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਰਾਗ ਨੂੰ ਸਮਝਣ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕਰੇ ਅਤੇ ਰਾਗੀ ਵੀ ਸ਼ਬਦ ਅਤੇ ਰਾਗ ਦੇ ਸੰਬੰਧ ਨੂੰ ਸਮਝਦਿਆਂ ਕੀਰਤਨ ਕਰਨ।

ਅੱਜਕੱਲ ਸੰਗਤਾਂ ਇਕੋ ਸਮੇਂ ਬਹੁਤੇ ਰਾਗੀਆਂ ਨੂੰ ਸੁਣਨ ਦੀ ਇੱਛਾ ਅਧੀਨ ਕੀਰਤਨ ਦਰਬਾਰ ਕਰਵਾਉਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਪਰ ਇਸ ਸਮੇਂ ਰਾਗੀ ਸਿੰਘਾਂ ਨੂੰ ਸਮਾਂ ਪੰਦਰਾਂ ਜਾਂ ਵੀਹ-ਵੀਹ ਮਿੰਟ ਹੀ ਦਿੱਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਰਾਗੀ ਸਿੰਘ ਵੀ ਇਕ ਦਿਨ ਕਈ ਕਈ ਪ੍ਰੋਗਰਾਮ ਮਿੱਥ ਲੈਂਦੇ ਹਨ, ਅਤੇ ਇਸ ਕਾਰਨ ਕੀਰਤਨ ਇਕ ਰਸਮੀ ਕਾਰਵਾਈ ਬਣ ਕੇ ਰਹਿ ਗਿਆ ਹੈ। ਲੋੜ ਹੈ ਕਿ ਸੰਗਤਾਂ ਕੀਰਤਨ ਦੇ ਸਮੇਂ ਇਕ ਮਨ ਇਕ ਚਿੱਤ ਹੋ ਕੇ ਜੁੜਨ। ਰਾਗੀ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਇਕ ਚਉਕੀ ਦਾ ਸਮਾਂ ਦਿੱਤਾ ਜਾਵੇ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਉਹ ਆਪਣੇ ਕੀਰਤਨ ਵਿਚ ਇਕ ਪ੍ਰਭਾਵ ਦੀ ਰਚਨਾ ਕਰ ਸਕੇ।

ਕੀਰਤਨ ਦਾ ਅਸਲੀ ਆਨੰਦ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਹੀ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਕੀਰਤਨੀਆ ਵੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਆ ਕੇ ਚਾਅ ਨਾਲ ਕੀਰਤਨ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਕੁਝ ਰਾਗੀਆਂ ਦੀਆਂ ਸਟੂਡੀਓ ਵਿਚ ਰਿਕਾਰਡ ਕੀਤੀਆਂ ਟੇਪਾਂ ਅਤੇ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਰਿਕਾਰਡ ਕੀਤੀਆਂ ਟੇਪਾਂ ਦਾ ਤੁਲਨਾਤਮਕ ਅਧਿਐਨ ਕਰਨ ਤੋਂ ਵੀ ਇਸ ਸਿੱਟੇ ਤੇ ਪੁੱਜੀਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਕੀਤਾ ਕੀਰਤਨ ਇਕੱਲਿਆਂ ਕੀਤੇ ਕੀਰਤਨ ਨਾਲੋਂ ਵਧੇਰੇ ਆਨੰਦ ਦਿੰਦਾ ਹੈ।

ਜੇ ਕੋਈ ਕੀਰਤਨੀਆ ਸਹੀ ਧੁਨ, ਸ਼ਬਦ ਦੇ ਭਾਵ ਵਾਲਾ ਰਾਗ ਅਤੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੇ ਉਚਾਰਨ ਦਾ ਧਿਆਨ ਰੱਖਦਿਆਂ ਸੰਗਤਾਂ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਕਰੇ, ਤਾਂ ਉਹ ਸਰੋਤਿਆਂ ਨੂੰ ਅਰਸ਼ੀ-ਮੰਡਲਾਂ ਉਤੇ ਲਿਆ ਬਿਠਾਉਂਦਾ ਹੈ।

Communication Centre Formal Restaurants Exhibition Rooms Accommodation Informal Eating Tours & Travels Conferencing Floral Shop



THE AROMA

Premium Event Centre
Millennium Centre
Deliberations
Abhinandan
Exporama
Mind Set
Art Craft

Sector: 22 - C, Chandigarh,
Ph.: 2700045-48 Fax: 0172-2700051
E-mail: hotelaroma@glide.net.in
Website: www.hotelaroma.com

# What is the Purpose of Life?

Dr. S.S. Bhatti

To answer this question we must go back to the very beginning. When there was no universe, only God was there in deep meditation which was self-absorption, unflustered by anything. Nearly all scriptures of the world have a consensus of this account. In that primal state, there was fog, only fog, and fog alone. The word 'fog' is used to stress the fact that Time had not yet been created because the evidence that Time exists is given by the cycle of Day and Night which, then, did not exist. The vernacular word for God is Para Alma, which literally means Supreme Light. When God willed to create the Universe, He created the Sound which, according to some Races, was "Om"; while others believe that it was "Anchor".

Guru Nana and Saint Kaber vouch for "Anchor".

The Big Bang of Religion: From this thunderous Sound [akin to modern Science's Big Bang], says Guru Nana, were created lakhs of rivers of existence, including countless suns and stars *instantly*. Their enormous heat caused the pre-existing fog to rain for aeons of time until the breakaway masses cooled down to form stone such as this Planet Earth is. Stone through millions of years of pulverization by Nature turned into soil *l*and vegetation grew therefrom. Vegetation worked constantly on by Nature produced insects, reptiles, birds, and animals. The animals through further workings of Nature created Man.

**Similar Temperaments:** Interestingly, God and Stone have a striking similarity of temperaments. Both are unmoved, have no feelings, are unaffected by praise or condemnation, harbor no grouse against anyone, feel neither thirst nor hunger and so forth. But there the similarities end, and the points of contrast surface.

God is Supreme Light, Intensely Alive, Fully Awake, Omnipotent, Omniscient, Omnipresent, and so forth. Stone is in utter darkness, dead, asleep, helpless, ignorant, present only in certain terrains, and so forth.

**Life begins in Stone:** Journey of Life, curiously, begins in Stone. As vegetation, it feels thirst, is unmindful of pain, responds to music, but remains unattached to its progeny, the fruit. Vegetation sprouts, grows, blooms, withers, decays, and dies. But it has no voice. In animal form, Life feels thirst as well as hunger, reacts to pain and pleasure, is attached to its offspring, and cares for its upbringing. Animals have a voice such is their distinct audial identity whereby one can distinguished from another. Alion's roar sets it apart from a boar's grunt. The chirp tells that the bird is a sparrow just as a nightingale can be recognised by its sweet melody. However, animals' voices are different sounds which have no words. In human form, called *manav*, in vernacular, it means life with 'mind' [*mann*]. Man has five senses in fairly active use. He can feel, think, touch, smell, taste, hear, plan, reflectand has a host of emotions for life's many and varied experiences. Above all *he* has a voice with an incredible range of pitch, tone,

14

थींभूत वीत्रक

and volume with the unique endowment of words for ideas, images, feelings, ideals, ideologies, and so forth. The incomparable significance of words has by highlighted by Guru Nanak in Japuji in which he underscores the fundamental truth that human progress and the change of eras are the product of words. The Universe is a creation of The Holy Word. Just as the genes of the parents are inextricably present in the life of the progeny, The Holy Word dwells deep within every heart. God, The Supreme Light, became The Holy Word that created the Universe, the return path to Godhood is also through the Word. When Man conjoins his consciousness with the Word he reaches the Door attached to the Divine Home, the Realm of Light. Thus, Guru is the Word, and God is the Light. The two are spiritually inseparable. Man spends umpteen number of lives to search the Door that he may enter the Home.

Through millions of years, Life has travelled from Stone to the Animal-form without its own initiative or effort. It was entirely the result of Nature's doing. But the appearance of Mind implies that Man must take the initiative to start the journey from here onwards, and tread the entire distance by his own unaided, unremitting effort.

**Man at Cross-Roads:** Man's present position in the process of Evolution is at the centre of four cross-roads. Behind him is the Animal Kingdom; on the two sides is the regime of gods [*Devtas*] opposed to the territory of demons [*Rakhshasas*]; and in front there lies the Realm of God, trillions of light-years away.

The problem is that the Animals, which have a rudimentary mind, are awake only to the existence of the herd but cannot recognise biological relationships although they too have relatives like humans have.

**The Conscious Mind:** Man's Mind is only 10 percent awake [Sigmund Freud called it the Conscious Mind], and recognises relationships of various kinds, many varied objects of desire, money, goods, and all things *material* with the properties of colour, form, and structure [which can be apprehended by one or more of the Five Senses]but *not* God, who has none of these concrete characteristics. That is why the worship of Stone is almost universal in nearly all religions. Just because he can recognise only what is concrete, Man wants God too in a concrete form such as stone!

**The Structure of Life:** The Eastern Religions accept these things as axioms: Five Elements; Three Attributes; and Five Inner Foes. The Five Elements are: Earth, Water, Fire, Air, and Space. The Three Attributes are: *Tamas* [Inertia], *Rajas* [Ambition], and *Satva* [Truth]. The Five Inner Foes are: *Kama* [Lust], *Krodha* [Anger], *Lobha* [Greed], *Moha* [Attachment], and *Ahamkaar* [Literally, "I"-making, or Pride].

In the West, they recognise these four Animal Instincts: Sex, Sleep, Hunger, and Self-Assertion. Out of these Sex and Self-Assertion are akin to Lust and Pride. Hunger, by implication, can be likened to Greed. But Sleep is an attribute, *not* an Element, similar to Inertia.

The Semitic Religions [i.e. those followed in the West] accept only Four Elements, and reject the fifth one: Space.

**The Homo sapiens Species:** The journey of creation, as noted before, began in Stone or Darkness and, moving through the rigmarole of many million pre-human stages, reaches the *Homo sapiens* [Literally, Man the Wise!] species. At this crucial stage, Man, as a conscious being, rises from *Tamas* to reach *Satva* through *Rajas*. This is a progressive movement from Darkness towards Light.

An Arduous Journey: On his arduous, frighteningly lonely journey, he must

र्थीभूत वीत्रक

constantly fight with the Five Inner Foes while they continually drag him backwards to lower forms of life in terms of traits even as he retains the mortal *human* form. This can be discerned in the fact that all humans have one or the other animal trait pronounced in their personality. An Egotist is worse than a donkey. A donkey does some useful work as a beast of burden. But an Egotist carries the dead load of vanity on his head for no reason whatever. And he is convinced that he is doing a splendid job! Some are hyenas who eat human flesh on the sly through inhuman dealings: cheating, swindling, adulteration, usurpation, and so forth.

**Modes of Transaction:** At this juncture, understanding the three basic modes of transaction in human life will be helpful in answering the question with which we began this note. Only taking and more taking is Greed. Give and Take is business with inbuilt properties of profit and loss. To give for ever, without expecting return or reward, is charity. Greed fed on greed becomes craving, an incurable psycho-emotional disease. Greed is a besetting sin of the modern era which has Mammon as its principal god and consumerism as its staple diet. Business is constantly attended by a self-consuming anxietywhich is aggravated by profit, but turned into distress by loss. The so-called happiness in such a state of mind is the evanescent thrill of having acquired more, which soon drifts into anxiety the moment the euphoria of "eat, drink and be merry" conjured up by the celebration of successdisappears.

"Glance of Grace": Giving is not merely by hands, which is charity in terms of material goods. One gives through the eyes as well as by the use of tongue, such as when you cast a glance of compassion or say a word of sympathy. "Glance of Grace" is a familiar metaphor for God's munificence in some religions, notably, the Sikh Faith. And by abusing these organs you snatch too. When you stare at someone with disapproval or hatred or enmity you create turbulence in his mind. Or when you call him names you snatch his peace of mind. This should explain that charity is *not* material giving. It is a holistic gift sprung from deep within yourself, and involves all your senses because compassion is its spiritual food.

Jesus Christ is the most beautiful example of this mode. Even as he was being sent to the crucifix, he implored for divine forgiveness for his executioners thus: "Father, forgive them, for they do not know what they do." Gospel of Luke 23:34

For this single reason, I call Jesus Christ "Compassion Personified", which is my way of saying that He was Word-in-Flesh".

**Elaboration of Modes:** Man is a Social Animal, and, therefore, he cannot do without relationship of one kind or other. He lives by identifying himself with other fellow human beings. There are four forms of this relationship based on four modes of transaction: Greed [Lobha], Love [Prem], Faith [Shradha], and Devotion [Bhakti].

*Greed:* All biological needs are natural, and seek fulfilment in the area of physicality. In their subtle form, however, they assume the nature of Greed in the form of wants or psychological longings. Greed-motivated relationships are highly selective both in terms of their nature and duration. A child may be attached to its mother more than anyone else in the family as it seems to feel that its primary needs of food, clothing, and shelter [actually, security] are provided for by its mother. This relationship may attenuate as the child grows up, and can identify other humans who can do so better. "A friend in need is a friend, indeed" may soon be abandoned if the friend fails to satisfy the expected needs overgrown into wants or demands. A crucial, if hidden aspect, of this

र्थीभुत वीत्रक

relationship is that friends may become foes when their self-interests clash. In friendship, you see only the virtues of your friend, and even extol them publicly. When you fall out, your perception undergoes a sea change, and you suddenly begin to see only his *vices*, and even exaggerate them in public to justify your position as *right* or to satisfy your sense of self-righteousness. In conclusion, all relationships motivated by Greed are evanescent and slippery because in this 'togetherness' one who gives is intrinsically superior to the one who takes. Absence of equality is at the root of the vulnerability of Greed-based relationships.

Love: When we talk of Love, the distinction between the two vernacular terms: Prem and Moha must be understood. Prem is emotion sprung from the heart. It is thus pure because it is not tainted by the insatiable cravings of Greed. Prem frees the Mind, and gives the person loved all freedom of being what he is, unconditionally. Moha is attachment; it constricts one's perception to the narrow aim of satisfying what it wantsat all costs, including the loss of relationship! Love is a great equaliser, besides the unique quality that you love someone for the sake of lovewithout the remotest desire of getting anything in return. In this relationship, the giver and the taker are on the same pedestal. Guru Gobind Singh, the Tenth Master of the Sikhs, demonstrated this subtle and beautiful quality when he asked the "Five Beloved Ones" to baptise him, in turn, after he had himself baptised them into the "Sovereign Brotherhood of The Khalsa". The Guru [the Spiritual Preceptor] became the Chela [the disciple] to equalise the status of the two in submission to the diktat of Love.

**Faith:** This is the next higher relationship in which the beneficiary acknowledges the superior status of the benefactor as an act of volition even when the latter may not suggest that it expects such recognition or gratitude. One awakens to the subtle workings of this relationship in that one begins to realise that, even though God or the *Guru* does not expect anything in return for one's faith, whatever one gets in life it is first and foremost God's graceanyway. Interestingly, in such an exalted state of consciousness, the faithful accepts even distress or pain as priceless gifts of God.

**Devotion:** Devotion continues to uplift the devotee until the human identity is mystically absorbed in divine essence. The ultimate achievement of Devotion is Man become God. Although he may yet live as a human yet the devotee attains to immortality whereby all his thoughts, words, and deeds spring from unconditioned spontaneity that Guru Nanak has called *Sahaj*.

The four relationships delineated above can be formed between human beings or between Man and God. However, the most common mode is Greed which can relate one man to another, or Man to God. Its *modus operandi* is the same in both the cases. Just as one looks for another man when Greed remains unfulfilled from one man, one keeps searching for a deity that could satisfy one's demands comparatively betterand for a longer period of time.

Many Forms of Love: Love can assume many forms of relationship. It can be a son's love for his parents. The classic example is the legendary love of Shravan Kumar for his blind parents. Lakshman's love for his elder brother Rama, the king of Ayodhya, is an ideal of brotherly love in which this divine emotion willingly calls forth the urge for sacrifice. Lakshman sacrificed the comforts of palace and the power and pelf of kingdom to be with Rama in the jungles during his 14-year-long exile. Ideal maternal love existed between Yashoda and Krishna even though she was his foster mother.

थीनु बीउठ

Godly love for a devotee was demonstrated by Rama when he ate the half-eaten berries from Bhilni, an untouchable woman. Guru Nanak had overflowing love for the poor carpenter Bhai Lalo at whose hamlet he occasionally had his meals. The Guru once declined the sumptuous feast of the nobleman Malik Bhago in favour of eating at Bhai Lalo's place saying that that milk oozed from the latter's honest, hard-earned dry bread while the former's liberal luncheon was soaked in the blood sucked by him from the sweat of the poor workers' toil.

**Surt-Sadhna:** This life in the manifest world is in constant flux teased by the unremitting opposing forces of Natureand is inextricably diffused in inestimably diversified Many-ness. Man in interaction with such a churning melange of elements is confused by Duality like a split seed that will never sprout. *Dharma* consists in untiring disciplined workouts of the Mind called *Surt-Sadhna* aimed at getting it to return to its essential *oneness*. In the phenomenal world, the best that a highly-disciplined life can achieve is Unity [which is a plural]. But the highest goal of human life is to be in communion with the *Unicity* [which is used in the sense of a singular] of God who is the only single, peerless One, for He alone is Whole. Everything in the created world is Part striving to be Whole. It is the mute desire of the drop to become an Ocean; of the dust particle to be the Sun; and of Man to become God.

**The Inference:** From the foregoing exposition, it should be clear that *Dharma*, the obedience to Cosmic Moral Law, is the spark that Man receives when he chooses to tread the Path of Righteousness. Man awakened to this need is a *Jigyasu*. He who has commenced the journey is a *Sadhu* [spiritual Mind-builder]. He who has arrived is a *Saint*. Going to the church, mosque, temple, or *gurdwara* does not automatically brand you as one of these privileged beings. Numerically speaking, it is something like this: For every 10,000 church-goers [this phrase is meant for all religions of the world] there is only one *Jigyasu*; for every 10,000 *Jigyasus*, there is only one *Sadhus*; and for every 10,000 *Sadhus*, there is only one *Saint*.

#### What, then, is the Purpose of Life?

By virtue of his being a *conscious* being, Man is expected to intelligently choose the way that would take him back to The Source. What we call Ego is the Free Will bestowed on him by God. Its judicious use is to tread the Path of Righteousness. When he does so, Man attains humility to assume the role of a benefactor of Humankindto ultimately become God through the means of Love, which is the manifest form of the divine spark. That psycho-nuclear power is called Soul which knows no other wisdom or knowledge than service and sacrificeand only a blessed Man is committed to perform them in response to constant calls from within himselffor the Glory of God and the honour of Humanity, in which are subsumed all forms of living and non-living matter.

Former Principal, Chandigarh College of Architecture, Chandigarh [1982-1996] Ex-Fellow and Dean, Faculty of Design and Fine Arts [1984-1996], Panjab University # 3314, Sector 15-D, Chandigarh-160015

Phone: +91-172-2773258 [R] E-Mail: <u>ssbhatti24@yahoo.com</u>

THE SIKH REVIEW (A Monthly Magazine)

116, Karnani Mansion 25-A, Park Street, Kolkata



# ਕੀਰਤਨ ਚਉਂਕੀਆਂ

# ਪ੍ਰੋ: ਕਰਤਾਰ ਸਿੰਘ

ਚਉਂਕੀ ਤੋਂ ਭਾਵ ਚਾਰ ਰਾਗੀਆਂ ਦੀ ਮੰਡਲੀ ਤੋਂ ਹੀ ਲਿਆ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿਉਂ ਜੋ ਪਹਿਲਾਂ ਸ਼ਬਦ ਚਉਂਕੀ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਕੀਰਤਨੀ ਜੱਥੇ ਦੇ ਮੈਂਬਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਚਾਰ ਹੀ ਹੁੰਦੀ ਸੀ। ਜੱਥੇ ਦਾ ਮੁਖੀ ਤੇ ਦੋ ਸਹਾਇਕ ਦਿਲਰੁਬਾ, ਸਰੰਦਾ ਤੇ ਤਾਊਸ ਨਾਲ ਕੀਰਤਨ ਕਰਦੇ ਤੇ ਚੌਥਾ ਤਬਲਾ (ਜੋੜੀ) ਵਜਾਉਂਦਾ ਤੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਹ ਸ਼ਬਦ ਚਉਂਕੀ ਤੰਤੀ ਸਾਜ਼ਾਂ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਹੁੰਦੀ। ਅੱਜ ਕੀਰਤਨ ਦਾ ਮੁੱਖ ਸਾਜ ਹਾਰਮੋਨੀਅਮ ਹੀ ਬਣ ਗਿਆ ਹੈ ਤੇ ਕੀਰਤਨੀ ਜੱਥੇ ਦੇ ਮੈਂਬਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਵੀ ਤਿੰਨ ਹੀ ਹੈ। ਇਕ ਮੁਖੀ, ਇਕ ਸਹਾਇਕ ਤੇ ਇਕ ਤਬਲੇ ਤੇ ਸੰਗਤ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਅੱਜ ਵੀ ਕੁਝ ਕੁ ਰਾਗੀ ਜੱਥਿਆਂ ਵਿਚ ਚੌਥਾ ਤੰਤੀ ਸਾਜ਼ ਨਾਲ ਕੀਰਤਨ ਨਾਲ ਸੰਗਤ ਕਰਦਾ ਹੈ।

ਕਈ ਵਿਦਵਾਨ ਕੀਰਤਨ ਚਉਂਕੀ ਦੇ ਚਾਰ ਚਰਨ ਮੰਨਦੇ ਹਨ। ਪਹਿਲੇ ਚਰਨ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਜੱਥਾ ਜਿਸ ਰਾਗ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਆਰੰਭ ਕਰਨਾ ਹੈ, ਉਸ ਰਾਗ ਦਾ ਪੰਜ ਸੱਤ ਮਿੰਟ ਲਹਿਰਾ ਰੱਖਣਾ ਹੈ। ਇਸ ਨਾਲ ਤਬਲੇ ਵਾਲਾ ਤਬਲੇ ਤੇ ਆਪਣੀ ਕਲਾ ਦਾ ਪ੍ਰਦਰਸ਼ਨ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਦੂਜਾ ਚਰਨ ਮੰਗਲਾਚਰਨ ਹੈ ਇਸ ਵਿਚ ਜੱਥੇ ਦੇ ਮੁਖੀ ਤੇ ਫਿਰ ਦੂਜੇ ਮੈਂਬਰਾਂ ਦੇ ਵਾਰੀ ਵਾਰੀ ਖਿਆਲ ਅੰਗ ਵਾਂਗ ਵਿਲੰਬਿਤ ਲੈਅ ਵਿਚ ਬੇਨਤੀ ਦੇ ਇਕ ਦੋ ਸਲੋਕਾਂ ਵਿਚ ਗਾਇਣ ਕਰਨਾ ਹੈ। ਤੀਜੇ ਚਰਨ ਵਿਚ ਪਹਿਲਾਂ ਵਿਲੰਬਿਤ ਲੈਅ ਵਿਚ ਬੰਦਸ਼ਾਂ ਧਰੁਪਦ ਅੰਗ ਜਾਂ ਖਿਆਲ ਅੰਗ ਵਿਚ ਫਿਰ ਮੱਧ ਲੈਅ ਵਿਚ ਬਸ਼ਦ ਬੰਦਸ਼ਾਂ ਦਾ ਗਾਇਣ ਫਿਰ ਅੰਤ ਵਿਚ ਕਹਿਰਵਾ/ ਦਾਦਰਾ ਆਦਿ ਸੌਖੇ ਤਾਲਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੇ ਗਾਇਨ ਕਰਕੇ ਚਉਂਕੀ ਦਾ ਚੌਥੇ ਚਰਨ ਵਿਚ ਪਉੜੀ ਲਗਾ ਕੇ ਕੀਰਤਨ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਕਰਨੀ ਹੈ।

ਸ੍ਰੀ ਦਰਬਾਰ ਸਾਹਿਬ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਵਿਖੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਚਾਰ ਚਉਂਕੀਆਂ ਦੀ ਮਰਿਆਦਾ ਨੂੰ ਸਥਾਪਤ ਕੀਤਾ:

- 1. ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵੇਲੇ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਦੀ ਚਉਂਕੀ।
- 2. ਸਵਾ ਪਹਿਰ ਦਿਨ ਚੜ੍ਹੇ ਬਿਲਾਵਲ ਦੀ ਚਉਂਕੀ।
- 3. ਰਹਿਰਾਸ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਸੋਦਰੂ ਦੀ ਚ<mark>ਉਂ</mark>ਕੀ।
- 4. ਕਲਿਆਨ ਦੀ ਚਉਂਕੀ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਕਲਿਆਨ ਤੇ ਕਾਨੜਾਂ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦਾ ਗਾਇਣ ਆਰੰਭ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ੧੯੦੭–੦੮ ਵਿਚ ਖਾਲਸਾ ਟ੍ਰੈਕਟ ਸੁਸਾਇਟੀ ਵੱਲੋਂ ਛਪੇ ਗੁਰਮਤਿ ਸੰਗੀਤ ਸਿਰਲੇਖ ਹੇਠ ਪੰਜ ਚਉਂਕੀਆਂ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਉਹ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਹਨ:
- 1. ਪਿਛਲੀ ਰਾਤ, ਪਹਿਰ ਰਾਤ ਰਹਿੰਦਿਆਂ, ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਦੀ ਚਉਂਕੀ।
- 2. ਆਨੰਦ ਦੀ ਚਉਂਕੀ, ਜੋ ੧੧ ਤੋਂ ੧੨ ਵਜੇ ਦੇ ਵਿਚਕਾਰ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।
- 3. ਡੇਢ ਤੋਂ ਤਿਨ ਤਕ ਚਰਨ ਕਮਲ ਦੀ ਚਉਕੀ।

- 4. ਸੰਧ ਨੂੰ ਸੋਦਰ ਦੀ ਚਉਂਕੀ।
- 5. ਸਵਾ ਪਹਿਰ ਰਾਤ ਗਈ ਕੀਰਤਨ ਸੋਹਲੇ ਦੀ ਚਉਂਕੀ।

ਸ੍ਰੀ ਦਰਬਾਰ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ ਕੇਵਲ ਇਹਨਾਂ ਪੰਜ ਚਉਂਕੀਆਂ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਤੇ ਪੰਜੇ ਵੇਲੇ ਖੜ੍ਹੇ ਹੋ ਕੇ ਅਰਦਾਸ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਵੈਸੇ ਦਰਬਾਰ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਨਿਤ ਦੇ ਨਿਯਮ ਵਿਚ ੧੫ ਕੀਰਤਨ ਚਉਂਕੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਪਾਕਿਸਤਾਨ ਬਨਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ੮ ਰਾਗੀਆਂ ਦੀਆਂ ਤੇ ੭ ਚਉਂਕੀਆਂ ਰਬਾਬੀਆਂ ਦੀਆਂ ਸਨ ਪਰ ਰਬਾਬੀਆਂ ਦੇ ਜਾਣ ਤੋਂ ਬਾਦ ਹੁਣ ੧੫ ਹੀ ਕੀਰਤਨ ਚਉਂਕੀਆਂ ਰਾਗੀਆਂ ਦੀਆਂ ਹਨ। ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਦਾ ਇਕ ਹੀ ਜੱਥੇ ਕੀਰਤਨ ਕਰਦਾ ਹੈ ਤੇ ਬਾਕੀ ਹਰ ਜੱਥਾ ਦੋ ਵਾਰੀ ਕੀਰਤਨ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਸਰਦੀਆਂ ਵਿਚ ਤਕਰਬੀਨ ੧੮ ਘੰਟੇ ਤੇ ਗਰਮੀਆਂ ਵਿਚ ਤਕਰਬੀਨ ੨੦ ਘੰਟੇ ਕੀਰਤਨ ਦਾ ਪ੍ਰਵਾਹ ਲਗਾਤਾਰ ਸ੍ਰੀ ਦਰਬਾਬ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਚਲਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ।

ਹਰ ਕੀਰਤਨ ਚਉਂਕੀ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਤੇ ਪਉੜੀ ਲਗਾਈ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਜ਼ਿਆਦਾ ਕਰਕੇ "ਵਡੀ ਹੂ ਵਡ ਅਪਾਰੁ ਤੇਰਾ ਮਰਤਬਾ" "ਸੰਤ ਜਨਾ ਮਿਲਿ ਹਰ ਜਸੁ ਗਾਇਓ" "ਰੈਣ ਦਿਨਸੁ ਪਰਭਾਤਿ ਤੂਹੇ ਹੀ ਗਾਵਣਾ", ਤੇ ਹੋਰ ਕੋਈ ਪਉੜੀ ਵੀ ਲਗਾਈ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਮਾਘ ਤੇ ਫਾੱਗਣ ਦੇ ਦੋ ਮਹੀਨੇ ਹਰ ਕੀਰਤਨੀ ਜਾੱਥੇ ਨੇ ਸ਼ਬਦ ਚਉਂਕੀ ਦਾ ਆਰੰਭ ਬਸੰਤ ਰਾਗੁ ਵਿਚ ਕਰਨਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਤੇ ਆਪਣੀ ਚਉਂਕੀ ਵਿਚ ਬਸੰਤ ਦੀ ਵਾਰ ਦੀਆਂ ਤਿੰਨੇ ਹੀ ਪੳੜੀਆਂ ਲਗਾਣੀਆਂ ਹੰਦੀਆਂ ਹਨ:

### ੧੫ ਕੀਰਤਨ ਚਉਂਕੀਆਂ ਦਾ ਵੇਰਵਾ:

- 1. ਤਿੰਨ ਪਹਿਰੇ ਦੀ ਚਉਂਕੀ : ਸਰਦੀਆਂ ਵਿਚ 2.45 ਤੋਂ 3.50 ਵਜੇ ਤਕ ਕਿਵਾੜ (ਦਰਵਾਜ਼ੇ) ਖੁਲ੍ਹਦੇ ਹਨ ਤੇ ਇਹ ਪਹਿਲੀ ਕੀਰਤਨ ਚਉਂਕੀ ਦਾ ਆਰੰਭ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਅੰਤ ਵਿਚ 'ਸੰਤ ਜਨਾ ਮਿਲਿ ਹਰ ਜਸੁ ਗਾਇਓ' ਦੀ ਪਉੜੀ ਲਗਾਈ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।
- 2. ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ : 3.50 ਤੋਂ 7.15 ਤਕ
- 3. ਬਿਲਾਵਲੁ ਦੀ ਚਉਂਕੀ : 7.15 ਤੋਂ 8.10 ਤੱਕ ਜ਼ਿਆਦਾ ਕਰਕੇ ਬਿਲਾਵਲੁ ਰਾਗ ਵਿਚ ਹੀ ਕੀਰਤਨ ਆਰੰਭ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।
- 4. ਬਿਲਾਵਲੁ ਦੀ ਚਉਂਕੀ : 8.10 ਤੋਂ 9.00 ਤੱਕ ਇਸ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਸਮੇਂ ਦੇ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਹੀ ਸ਼ਬਦ ਚਉਂਕੀ ਆਰੰਭ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।
- 5. ਬਿਲਾਵਲ ਦੀ ਚਉਂਕੀ : 9.00 ਤੋਂ 10.00 ਤੱਕ ਸਮੇਂ ਰਾਗਾਂ ਤੋਂ ਕੀਰਤਨ ਆਰੰਭ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।
- 6. ਬਿਲਾਵਲੂ ਦੀ ਚਉਂਕੀ : 10.00 ਤੋਂ 11.00 ਤੱਕ ਸਮੇਂ ਦੇ ਰਾਗਾਂ ਤੋਂ ਆਰੰਭਤਾ।
- 7. ਬਿਲਾਵਲੁ ਦੀ ਚਉਂਕੀ : 11.00 ਤੋਂ 12.00 ਤੱਕ ਕੀਰਤਨ, ਪਉੜੀ, ਵਡੀ ਹੂ ਵਡਾ ਅਪਾਰ, ਤੇਰਾ ਮਰਤਬਾ, ਆਨੰਦ ਸਾਹਿਬ ਤੇ ਅਰਦਾਸ।
- 8. ਚਰਨ ਕਮਲ ਦੀ ਚਉਂਕੀ ਅਰੰਭ : 12.00 ਤੋਂ 1.15 ਤੱਕ ਰਾਗ ਸਾਰੰਗ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਦੀ ਆਰੰਭਤਾ।
- 9. 1.15 ਤੋਂ 2.20 ਤੱਕ ਸਾਰੰਗ ਜਾਂ ਹੋਰ ਸਮੇਂ ਦਾ ਰਾਗੂ ਤੋਂ ਕੀਰਤਨ ਦੀ ਆਰੰਭਤਾ
- 10. ਚਰਣ ਕਮਲ ਦੀ ਚਉਂਕੀ ਸਮਾਪਤ : 2.20 ਤੋਂ 2.50 ਤਕ ਧਨਾਸਰੀ ਜਾਂ ਹੋਰ ਸਮੇਂ ਅਨੁਸਾਰ ਰਾਗੁ ਤੋਂ ਕੀਰਤਨ ਦਾ ਆਰੰਭ ਫਿਰ ਅੰਤ ਵਿਚ 'ਚਰਨ ਕਮਲ ਪ੍ਰਭੁ ਕੇ ਨਿਤ ਧਿਆਵਉ' ਸ਼ਬਦ ਦਾ ਗਾਇਣ, ਫਿਰ ਆਰਤੀ ਦਾ ਕੇਵਲ ਪਹਿਲਾ ਸ਼ਬਦ 'ਗਗਨ ਮੈਂ ਥਾਲੁ ਰਵਿ ਚੰਦੁ ਦੀਪਕ ਬਨੇ' ਦਾ ਗਾਇਣ ਤੇ ਆਨੰਦ ਸਾਹਿਬ (6 ਪਉੜੀਆਂ) ਤੇ ਚਰਨ ਕਮਲ ਚਉਂਕੀ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਦੀ ਅਰਦਾਸ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਇਹੀ ਜੱਥਾ ਫਿਰ ਕੀਰਤਨ 3.20

20

#### ਤੱਕ ਕਰਦਾ ਹੈ।

- 11. 3.20 ਤੋਂ 4.20 ਤੱਕ ਸਮੇਂ ਅਨੁਸਾਰ ਰਾਗੂ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਦਾ ਆਰੰਭ।
- 12. ਸੋਦਰੁ ਦੀ ਚਉਕੀ : 4.20 ਤੋਂ 5.50 ਤੱਕ ਸਮੇਂ ਮੁਤਾਬਿਕ ਰਾਗੁ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਦਾ ਆਰੰਭ ਆਖਰ ਵਿਚ ਆਸਾ ਰਾਗੁ ਵਿਚ ਇਕ ਸ਼ਬਦ ਦਾ ਗਾਇਣ, ਫਿਰ ਸੋਦਰ ਦੀ ਪਉੜੀ, ਪਾਠ ਰਹਿਰਾਸ ਤੇ ਅਰਦਾਸ ਤੇ ਹੁਕਮਨਾਮਾ।
- 13. 6.20 ਤੋਂ 7.25 ਤੱਕ ਆਰਤੀ, ਰਾਗੀ ਸਿੰਘ ਸਾਜ਼ ਵਜਾਂਦੇ ਹਨ ਤੇ ਆਰਤੀ ਦੇ ਸ਼ਬਦ ਗਾਇਣ ਕਰਨ ਦੀ ਸੇਵਾ ਕੀਰਬਨ ਪੰਜ ਦਹਾਕਿਆਂ ਤੋਂ ਭਾਈ ਪ੍ਰੇਮ ਸਿੰਘ ਕਿਤਾਬਾਂ ਵਾਲਿਆਂ ਵੱਲੋਂ ਚਲੀਆਂ ਆ ਰਹੀ ਹੈ। ਆਰਤੀ ਤੋਂ ਪਿੱਛੋ ਕੇਵਲ ਅਰਦਾਸੀਏ ਸਿੰਘ ਵੱਲੋਂ ਸੰਖੇਪ ਆਰਤੀ ਦੀ ਅਰਦਾਸ ਤੇ ਫਿਰ ਕੀਰਤਨ ਆਰੰਭ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।
- 14. ਕਲਿਆਣ ਦੀ ਚਉਂਕੀ : 7.25 ਤੋਂ 8.25 ਤੱਕ ਰਾਗੁ ਕਲਿਆਣੁ ਜਾਂ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਸਮੇਂ ਦੇ ਰਾਗੁ ਤੋਂ ਕੀਰਤਨ ਆਰੰਭ।
- 15. ਸਮਾਪਤੀ ਦੀ ਚਉਂਕੀ : 8.25 ਤੋਂ 9.30 ਤੱਕ ਰਾਗੂ ਕਾਨੜਾ ਜਾਂ ਹੋਰ ਸਮੇਂ ਦੇ ਰਾਗੂ ਤੋਂ ਕੀਰਤਨ ਆਰੰਭ ਤਕਰੀਬਨ ਆੱਧਾ ਪੌਣਾ ਘੰਟਾ ਬਾਦ ਫਿਰ ਹੁਕਮਨਾਮਾ, ਸੋਹਲਾ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਪਾਠ, ਫਿਰ ਰਾਗੀ ਜੱਥਾ ਪਉੜੀ 'ਤੂੰ ਆਪੇ ਹੀ ਸਿਧ ਸਾਧਿਕੋ' ਲਗਾ ਕੇ ਸਲੋਕ ਪਉਣ ਗੁਰੂ ਪੜ੍ਹ ਕੇ ਸਮਾਪਤੀ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਉਪਰੰਤ ਸਮਾਪਤੀ ਦੀ ਅਰਦਾਸ ਤੇ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸਵਾਰੀ ਪਾਲਕੀ ਤੇ ਸੰਗਤਾਂ ਪ੍ਰੇਮ ਉਤਸ਼ਾਹ ਨਾਲ ਸੁਖ ਆਸਨ ਕਰਨ ਲਈ ਕੋਠਾ ਸਾਹਿਬ ਅਕਾਲ ਤਖਤ ਲੈ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ

### ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਦੀ ਚਉਕੀ :

ਪਿਛਲੀ ਰਾਤ, ਪਹਿਰ ਰਾਤ ਰਹਿੰਦਿਆਂ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਦੀ ਚੳਂਕੀ ਦਾ ਸਮਾ ਮੰਨਿਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਸੀ ਦਰਬਾਰ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ ਕੀਰਤਨ ਦਾ ਆਰੰਭ ਤਾਂ ਤਿੰਨ ਪਹਿਰੇ ਦੀ ਚੳਂਕੀ ਤੋਂ ਹੰਦਾ ਹੈ ਤੇ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਦੀ ਦੂਜੀ ਚਉਂਕੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਭਾਵੇਂ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਨੂੰ ਗਾ ਕੇ ਪੜ੍ਹਨ ਦਾ ਮੁੱਢ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਤੋਂ ਬੰਨਿਆ ਪਰ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਵਿਚ 24 ਛੰਤ (ਛਕੇ) ਤੇ 24 ਪਉੜੀਆਂ ਜੋੜਨ ਦੀ ਮਰਿਯਾਦਾ ਨੂੰ ਕਾਇਮ ਕੀਤਾ। ਉਸ ਸਮੇਂ ਤੋਂ ਹੀ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਦਾ ਕੀਰਤਨ ਨਿੱਤ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵੇਲੇ ਕਰਨ ਦੀ ਮਰਯਾਦਾ ਚਲੀ ਆ ਰਹੀ ਹੈ। ਇਹ ਕੀਰਤਨ ਜ਼ਿਆਦਾ ਕਰਕੇ ਆਸਾ ਰਾਗ ਵਿਚ ਤੇ ਸਵੇਰ ਦੇ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਪਹਿਲਾਂ ਛੰਤ ਦੀ ਬੰਦਿਸ਼ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਵੀ ਤਾਲ ਜਿਵੇਂ ਏਕ ਤਾਲ, ਦਾਦਰਾ, ਕਹਿਰਵਾ, ਦੀਪਚੰਦੀ, ਛੋਟਾ ਤੀਨਤਾਲ (ਪੰਜਾਬੀ ਠੇਕਾ) ਆਦਿ ਤਾਲ ਵਿਚ ਸਾਰਾ ਜੱਥਾ ਮਿਲਕੇ ਗਾਇਣ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਫਿਰ ਸਲੋਕ ਦਾ ਗਾਇਣ ਅਲਾਪ ਰੂਪ ਵਿਚ ਜੱਥੇ ਦੇ ਮੈਂਬਰ ਵਾਰੀ ਵਾਰੀ ਕਰਦੇ ਹਨ ਤੇ ਫਿਰ ਪਉੜੀ ਵੀ ਸਾਰੇ ਮਿਲ ਕੇ ਗਾਇਨ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਪਉੜੀ ਨਾਲ ਪੁਰਾਤਨ ਚਲਿਆ ਆ ਰਿਹਾ ਚਾਰ ਮਾਤਰਾਂ, ਖੁਲ੍ਹੇ ਬੋਲਾਂ ਦਾ ਠੇਕਾ 'ਗੇ ਤਿਟ ਤਾ ਤਾ ਗੇਤਾ' ਨੂੰ ਵੱਖ ਵੱਖ ਢੰਗਾਂ ਨਾਲ ਵਜਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਤੇ ਪਊੜੀ ਗਾਇਣ ਦਾ ਢੰਗ ਵੀ ਬਦਲਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਉਪਰੰਤ ਉਸੇ ਹੀ ਪਉੜੀ ਦਾ ਪਾਠ ਸਰਲ ਰੂਪ ਵਿਚ ਜੱਥੇ ਦਾ ਇਕ ਸਿੰਘ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਸ਼ਬਦਾਂ ਦਾ ਗਾਇਣ ਪਉੜੀ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਤੋਂ ਬਾਦ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਹਰ ਪਉੜੀ ਤੋਂ ਬਾਦ ਜਾਂ ਦੋ, ਤਿੰਨ ਜਾਂ ਚਾਰ ਪਉੜੀਆਂ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਸਮੇਂ ਨੂੰ ਮੁੱਖ ਰੱਖਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ ਕੀਰਤਨੀ ਜੱਥੇ ਸ਼ਬਦ ਗਾਇਨ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਸ਼ਬਦ. ਦੀ ਚੋਣ ਲਈ ਕੋਈ ਪੱਕਾ ਨਿਯਮ ਤਾਂ ਨਹੀਂ, ਪਰ ਆਮ ਤੌਰ 'ਤੇ ਨਿਮਰਤਾ, ਪ੍ਰਭੂ ਉਸਤਤੀ, ਨਾਮ ਦੀ ਮਹਿਮਾ, ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵੇਲਾ ਆਦਿ ਪ੍ਰਕਰਣਾਂ ਨੂੰ ਹੀ ਮੁੱਖ ਰੱਖ ਕੇ ਗਾਏ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਕਈ ਸੁਝਵਾਨ ਕੀਰਤਨੀਏ ਜਿਹੜੇ ਛੰਤ ਦਾ ਗਾਇਨ ਹੋਣਾ ਹੈ ਉਸਦੇ ਅੰਤਰੀਵ ਭਾਵ ਨੂੰ ਹੀ ਮੁੱਖ ਰੱਖ ਕੇ ਹੀ ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਚੋਣ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਦਾ ਆਖਰੀ। ਛੰਤ ਸਲੋਕ, ਪਉੜੀ ਨੂੰ ਰਾਗੁ ਆਸਾ ਵਿਚ ਹੀ ਲਗਾਏ ਜਾਣ ਦੀ ਮਰਿਯਾਦਾ ਹੈ। ਪਹਿਲਾਂ ਤੇ ਆਖਰੀ ਛੰਤ ਵੀ ਏਕ ਤਾਲ ਦੀ ਪ੍ਰਚਲਤ ਬੰਦਸ਼ ਵਿਚ ਹੀ ਗਾਇਣ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਸ੍ਰੀ ਦਰਬਾਰ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਪ੍ਰਚਲਤ ਮਰਯਾਦਾ ਅਨੁਸਾਰ ਸਰਦੀਆਂ ਵਿਚ 3.50 ਤੋਂ 5.15 ਤੱਕ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਦੇ 12 ਸਲੋਕਾਂ ਦਾ ਕੀਰਤਨ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਤੇ ਫਿਰ ਦਰਸ਼ਨ ਪਿਆਸ ਪਰਕਰਣ ਦੇ ਕਿਸੇ ਸ਼ਬਦ ਦਾ ਗਾਇਣ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਹੋਣ ਨਾਲ ਹੀ ਸ੍ਰੀ ਗਰ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸਵਾਰੀ ਜੋ ਅਕਾਲ ਤਖਤ ਤੋਂ ਪਾਲਕੀ ਤੇ ਸੰਗਤਾਂ ਪ੍ਰੇਮ ਉਤਸ਼ਾਹ ਨਾਲ 'ਸਤਿਨਾਮ ਸ੍ਰੀ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਜੀ' ਦਾ ਜਾਪ ਕਰਦੀਆਂ ਲਿਆਉਂਦੀਆਂ ਤੇ ਹਰਿਮੰਦਰ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਸਥਾਨ ਤੇ ਸਥਾਪਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਜਾਪ ਸਮਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਤੇ ਸਾਰੀ ਸੰਗਤ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਜੀ ਕਾ ਖਾਲਸਾ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਜੀ ਕੀ ਫਤਿਹ ਗਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਫਿਰ ਗ੍ਰੰਥੀ ਸਿੰਘ ਜੀ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਕਰਨ ਦੀ ਸੇਵਾ ਆਰੰਭ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਸੰਗਤਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕੁਝ ਗਰਸਿੱਖ ਉੱਚੀ ਆਵਾਜ਼ ਵਿਚ ਭੱਟਾਂ ਦੇ ਸਵਈਏ ਤੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦਾ ਖੜ੍ਹੇ ਹੋ ਕੇ ਵਾਰੀ ਵਾਰੀ ਉਚਾਰਣ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਦੀ ਸੇਵਾ ਹੋ ਜਾਣ ਤੇ ਅੰਤ ਵਿਚ 'ਹਮ ਅਵਗਣਿ ਭਰੇ ਏਕ ਗਣ ਨਾਹੀ' ਸ਼ਬਦ ਦਾ ਉਚਾਰਣ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਸਿੰਘ ਨਾਲ ਸਾਰੀਆਂ ਸੰਗਤਾਂ ਹੀ ਮਿਲ ਕੇ ਉਚਾਰਣ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ। ਫਿਰ ਗੁੰਥ ਸਿੰਘ ਜੀ ਹਕਮਨਾਮਾ ਲੈਂਦੇ ਹਨ ਤੇ ਉਸ ਤੋਂ ਪਿੱਛੋਂ ਕੀਰਤਨ ਦਾ ਆਰੰਭ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਕ ਸ਼ਬਦ ਦੇ ਗਾਇਨ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਆਨੰਦ ਸਾਹਿਬ ਦੀਆਂ ਛੇ ਪਉੜੀਆਂ ਦਾ ਸਾਧਾਰਨ ਰੂਪ ਵਿਚ ਜ਼ਿਆਦਾ ਕਰਕੇ ਜੋਟੀਆਂ ਦੀ ਤਰਜ਼ ਤੇ ਕੀਰਤਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਫਿਰ ਅਰਦਾਸੀਆ ਸਿੰਘ ਅਰਦਾਸ ਕਰਦਾ ਹੈ ਤੇ ਸਾਰੀ ਸੰਗਤ ਖੜ੍ਹੇ ਹੋ ਕੇ ਅਰਦਾਸ ਵਿਚ ਜੁੜਦੀ ਹੈ। ਅਰਦਾਸ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਫਿਰ ਕੀਰਤਨ ਆਰੰਭ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਤੇ ਸਮੇਂ ਅਨੁਸਾਰ ਹੀ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਦੇ ਸੰਪਰਣ ਕੀਰਤਨ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਹੋਰ ਗੁਰਦਵਾਰਿਆਂ ਵਿਚ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਦਾ ਸੰਪੂਰਨ ਕੀਰਤਨ ਨਿਰੰਤਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਅਨੰਦ ਸਾਹਿਬ ਦੀਆਂ 6 ਪਉੜੀਆਂ ਤੇ ਫਿਰ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਦੀ ਅਰਦਾਸ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਸੋਦਰ ਚੳਂਕੀ:

ਪ੍ਰਚਲਤ ਮਰਿਯਾਦਾ ਅਨੁਸਾਰ ਸੰਧਿਆ ਸਮੇਂ ਸੋਦਰ ਦੀ ਪਉੜੀ ਆਰੰਭ ਕਰਨ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਆਸਾ ਰਾਗੁ ਵਿਚ ਇਕ ਸ਼ਬਦ ਦਾ ਗਾਇਣ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਫਿਰ 'ਹਰਿ ਜੁਗ ਜੁਗ ਭਗਤ ਉਪਾਇਆ' ਛੰਤ ਦਾ ਕੀਰਤਨ ਆਸਾ ਰਾਗੁ ਵਿਚ ਹੀ ਪ੍ਰਚਲਤ ਇਕ ਤਾਲ ਦੀ ਬੰਦਸ਼ ਦਾ ਸਾਰਾ ਜੱਥਾ ਮਿਲ ਕੇ ਗਾਇਣ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਫਿਰ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਦੇ 12ਵੇਂ ਸਲੋਕ 'ਦੁਖੁ ਦਾਰੂ ਸੁਖੁ ਰੋਗੁ ਭਇਆ' ਤੋਂ ਆਰੰਭ ਹੋ ਕੇ –'ਕਹੁ ਨਾਨਕ ਕਰਤੇ ਕੀਆਂ ਬਾਤਾਂ ਜੋ ਕਿਛੁ ਕਰਣਾ ਸੋ ਕਰਿ ਰਹਿਆ' ਦਾ ਅਲਾਪ ਰੂਪ ਵਿਚ ਵਾਰੀ ਵਾਰੀ ਗਾਇਣ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਉਪਰੰਤ 'ਸੋ ਦਰੁ ਤੇਰਾ ਕੇਹਾ' ਤੋਂ ਆਰੰਭ ਕਰਕੇ 'ਨਾਨਕ ਰਹਣੁ ਰਜਾਈ' ਤਕ ਪਉੜੀ ਦੀ ਚਾਲ ਤੇ ਹੀ ਸਾਰਾ ਜੱਥਾ ਮਿਲ ਕੇ ਗਾਇਣ ਕਰਦਾ ਹੈ।

ਇਸ ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਮਹਾਰਾਜ ਦੇ ਤਾਬਿਆਾਂ ਬੈਠੇ ਗ੍ਰੰਥੀ ਸਿੰਘ ਜੀ ਆਸਾ ਮਹਲਾ ੧ 'ਸੁਣਿ ਵਡਾ ਆਖੈ ਸਭ ਕੋਇ' ਆਰੰਭ ਕਰਦੇ ਹੋਏ ਰਹਿਰਾਸ ਦਾ ਪਾਠ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਫਿਰ ਸਾਰੀ ਸੰਗਤ ਵੀ ਖੜ੍ਹੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਤੇ ਅਰਦਾਸੀਆ ਸਿੰਘ ਸੋਦਰੁ ਦੀ ਚਉਂਕੀ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਦੀ ਅਰਦਾਸ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਹੁਕਮਨਾਮਾ ਤੇ ਫਿਰ ਆਰਤੀ ਦੇ ਫਿਰ ਕੀਰਤਨ ਦਾ ਪ੍ਰਵਾਹ ਚਲਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਹੋਰ ਗੁਰਦੁਆਰਿਆਂ ਵਿਚ ਸੋਦਰ ਚਉਂਕੀ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਤੋਂ ਪਿੱਛੋਂ ਆਰਤੀ ਨਹੀਂ ਪੜ੍ਹੀ ਜਾਂਦੀ, ਕੀਰਤਨ ਆਰੰਭ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜਾਂ ਸੂਰਜ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਦੀ ਕਥਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

22

ਡਾਇਰੈਕਟਰ ਗੁਰਮਤਿ ਸੰਗਤ ਅਕੈਡਮੀ ਅਨੰਦਪੁਰ ਸਾਹਿਬ

# BOOK REVIEW : GLIMPSES OF SIKH HISTORY FOR CHILDREN

The book namely, "Glimpses of Sikh History for Children" is an humble attempt by S. Raider Singh Jolly, with an objective to interpret and re-interpret Gurbani. Sikh heritage and values for the youth in the present context, for they are drifting from the religious scriptures and their mother tongue. The book incorporates variegated thoughts and precepts from history and heritage os sikhism, in form of questions and answers, with an aim to be disseminated to the younger generations living in India and abroad.

The underlying principle imbibed in the book is the God is source of Bani and Gurbani is the divine word revealed to our Gurus. The Gurus have been embodiment of values like, service endurance, truth, honestly, velour etc. Through his writing, S. Rajinder Singh Jolly, has implored the children to comprehend and imbibe the reservoir of celestial knowledge ingrained in our holly scripture, 'Guru Granth Sahib' in their lives and psyche as the divine revelations indicate the path of living a truthful life.

In the every first question, he answer aptly that a sikh is a person who accepts the 'word' of Akalpurukh that enlightens minds and put people on the path of righteousness and spiritualism. Questions seven and eight explains that 'Mool Mantra' is the creedal pronouncement, which brings out Akalpurukh's innumerable. transcendental and immanent traits, it also indicates the path to salvation.

Later in the book, he incorporates that Bani of Ten Sikh Gurus, Bhagats and Bhatts, on which the whole eidfice of Sikhism has been raised. The First Guru, 'Sri Guru Nanak Dev ji' implored the people to embrace the principles of 'Sat, Santokh and Vichar' in their daily lives that would help the people to tread on the correct path. The creation of 'Khalsa', the embodiment of the message of the

Tenth Master finds a special mention. Guru Gobind Singh tramsmuted the men drawn from low and high castes and laid the foundation for the evolution of one united family of men on earth. He has also incorporated the role and contribution of the great women belonging to Sikh tradition, nemely, Bebe Nanki, Mata Khiwiji, Mata Gujri and Mai Bhago ji.

Through questions and answers, the author has meaningful elaborated upon the social message inherent in Guru Grant Sahib, the need of which has to be reiterated to strengthen the present democratic framework. He has used simple language throughout the book making it easy for the target readers. By being multilingual, he caters to a wide range of avid readers in the multi cultural and multi lingual world of the present times, with an objective of elucidating importance of religion and religious precepts.

# Book can be had free of Cost from S. Makhan Singh, 8/47, Punjabi Bagh West, New Delhi-110026,

M: 9810446269

Dr. Harpreet Kaur, Associate Prof. and Head, Deptt. of Pol. Sc. Sri Guru Gobind Singh college of Commerce, University of Delhi.

#### POSITIVE THINKING

- \* Prayers are invisible but they make impossible things possible. It is God's job to work the wonders. Ours is the most simple part.......Pray & Believe.
- Give so much time to improve ourselves that we have no time to criticize others.
- Success has only one Calculation formula: Stop Thinking in terms of limitations & Start thinking in terms of possibilities.
- When you feel God is rubbing you against the rocks, don't think that you will ruin down to dust, its just that He is polishing a gem because you are precious.

## With best Compliments from a Well Wisher

ਗਰਸਿੱਖ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਲਈ ਸੰਪਰਕ ਕਰੋ

ਗਰਸਿੱਖ ਸੰਜੋਗ | ਪੰਦਰਾ-ਰੋਜ਼ਾ ਪੱਤਰ

ਗਰਦੁਆਰਾ ਅਕਾਲੀ ਬਾਬਾ ਫਲਾ ਸਿੰਘ ਪੁਸਾ ਰੋਡ, ਨਵੀਂ ਦਿੱਲੀ 110 060 ਫੋਨ : 25862955



ਸੂਰ ਲਿਪੀ : ਜਬਰਜੰਗ ਸਿੰਘ

ਰਾਗ : ਕਲਿਆਣ ਜਾਤੀ : ਸੰਪੂਰਨ – ਸੰਪੂਰਨ ਥਾਟ : ਕਲਿਆਣ ਵਾਦੀ ਸੁਰ : ਗੰਧਾਰ (ਗ) ਸੁਰ : ਼ ਸੰਵਾਦੀ ਸੁਰ : ਨਿਸ਼ਾਦ (ਨੀ)

ਸੁਰ ਮਧਿਅਮ ਤੀਵਰ (ਮ), ਬਾਕੀ ਸ਼ੁੱਧ

ਵਰਜਿਤ : ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਸਮਾਂ : ਰਾਤ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਪਹਿਰ

ਸੁਰ

ਆਰੋਹ : (ਸ) ਨੀ ਰੇ ਗ, ਮੰਪ, ਮੰਧ ਨੀ ਸਾਂ <sub>ਅਵਰੋਹ</sub> : ਸਾਂ ਨੀ ਧਪ, ਮੰਗ, ਰੇ ਸ

ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਸੁਰ ਸੰਗਤੀ : ਨੀ ਰੇ ਗ, ਰੇ ਸ, ਪੰਮ ਗ ਰੇ, ਨੀ ਰੇ ਸ।

## ਰਾਗ ਕਲਿਆਣ (ਝੱਪ ਤਾਲ)

| 1<br>ਸਥਾ | <sup>2</sup><br>ਈ : | 3       | 4      | 5            | 6       | 7        | 8     | 9            | 10        |
|----------|---------------------|---------|--------|--------------|---------|----------|-------|--------------|-----------|
|          |                     |         |        |              |         |          |       |              | ਪਪ<br>ਹਰਿ |
| ਨੀ       | प                   | ਧਨੀਸਾਂ  | _      | –ਨੀ          | ਪ       | ਰੇ       | ਗ     | _            | ਗਗ        |
| ਚ        | ਰ                   | ਨSS     | S      | Sਸ           | ਰ       | ਨ        | S     | $\mathbf{S}$ | ਕਲਿ       |
|          |                     | I       |        |              |         |          |       |              |           |
| ਗ        | ਰੇ                  | ਗਮ      | ਪ      | -ਪ           | ਰੇ      | ਰੇ       | ਸ     | _            | ਸਸ        |
| ਅਾ       | S                   | ਨ       | S      | Sਕ           | ਰ       | ਨ        | S     | S            | ਪ੍ਰਭ      |
| -2       |                     | I >     |        | <b>→</b>     |         | <b>→</b> |       |              |           |
| ਨੀ<br>ਨਾ | S                   | ਰੇ<br>S | S      | –ਰੇ<br>ਹਮ    | ਗ<br>ਪ  | ਰੇ<br>ਤਿ | ਗ     | S            | -<br>C    |
|          | 3                   |         | 3      | Sਮੁ          |         |          | ਤ     | 3            | S         |
| ਗ        | -                   | ਨੀ      | -      | –ਧ<br>~      | ਪ੍      | ਰੇ       | ਗ     | -            |           |
| ਪਾ       | S                   | S       | S      | Sਵ           | ਨੋ      | S        | S     | S            |           |
| ਅੰਤਰਾ    | <u>:</u>            |         |        |              |         |          |       |              |           |
|          |                     | 1       |        | _            | I       |          | _     |              | _         |
| ਪ<br>ਜਾ  | S                   | ਮ       | -<br>S | ਗ<br>S       | ਮ<br>ਸੰ | -<br>S   | ਧ<br> | S            | ਧ<br>     |
| ਸਾ       | 5                   | ਧ       | 5      | 3            | Н       | 5        | ਗ     | 5            | ਜ         |
| ।<br>ਮਧ  | ਨੀਸਾਂ               | ਸਂ      | _      | − <b>ਸ</b> ਂ | ਨੀ      | ਰੇਂ      | ਸੰ    | _            | ਪਪ        |
| ਪਿS      | SS                  | S       | S      | -ਸ<br>Sਨਿ    | ਸੰ      | S        | ਗ     | S            | ਕਕ<br>ਜਮ  |
|          |                     |         | Б      |              |         |          |       | 5            |           |
| ਨੀ<br>—  | ਧ<br>c              | ਧਨੀਸਾਂ  | -<br>G | –ਨੀ<br>ਫ਼ਫ਼  | ਪ       | ਰੇ<br>—  | ਗ     | _            | -<br>G    |
| ਕਾ       | S                   | ਲੁSS    | S      | SS           | ਤਿ      | ਸੁ       | ਨ     | S            | S         |
| ਗ        | ਰੇ                  | ।<br>ਗਮ | ਪ      | -ਪ           | ते      | _        | ਸ     | _            |           |
| ਖ਼ਾ      | S                   | SS      | S      | Sਵ           | ਰੇ ਨੋ   | S        | S     | S            |           |
| ×        | ~                   | 2       | ~      | -            | 0       | ~        | 3     | ~            |           |
|          |                     | _       |        |              | -       |          |       |              |           |

# ਅੰਗ ੧੩੨੩ ਕਲਿਆਨੁ ਮਹਲਾ ੫ ॥

Kalyaan, Fifth Mehl:

### ਹਰਿ ਚਰਨ ਸਰਨ ਕਲਿਆਨ ਕਰਨ ॥

The Sanctuary of the Lord's Feet bring salvation.

# ਪ੍ਰਭ ਨਾਮੁ ਪਤਿਤ ਪਾਵਨੋ ॥੧॥ ਰਹਾਉ ॥

God's Name is the Purifier of sinners. ||1||Pause||

## ਸਾਧਸੰਗਿ ਜਪਿ ਨਿਸੰਗ ਜਮਕਾਲੁ ਤਿਸੁ ਨ ਖਾਵਨੋ ॥੧॥

Whoever chants and meditates in the Saadh Sangat, the Company of the Holy, shall undoubtedly escape being consumed by the Messenger of Death. ||1||

# ਮੁਕਤਿ ਜੁਗਤਿ ਅਨਿਕ ਸੂਖ ਹਰਿ ਭਗਤਿ ਲਵੈ ਨ ਲਾਵਨੋ ॥

Liberation, the key to success, and all sorts of comforts do not equal loving devotional worship of the Lord.

## ਪ੍ਰਭ ਦਰਸ ਲੂਬਧ ਦਾਸ ਨਾਨਕ ਬਹੁੜਿ ਜੋਨਿ ਨ ਧਾਵਨੋ ॥੨॥੭॥੧੦॥

Slave Nanak longs for the Blessed Vision of God's Darshan; he shall never again wander in reincarnation. ||2||||7||10||



# Salad Bar & Restaurant

Serving Indian, Chinese, Continental & Italian Food with a regular Indian & Salad Buffet



CONTAINS NO FRUIT / CONTAINS ADDED FLAVOUR

For Free Home Delivery

CHD 2723333 PKL 2579888 SALAD BAR 2723222 MOH 2264300





PKL 2579888 MOH 2264300

SCO 76-79,(First Floor) Sector 17-E, Chandigarh. Tel: 272322, 2723111, 2704858

PEPSI





ਇਹ ਸੀ. ਡੀ. ਮੁਫਤ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਲਈ ਆਪਣਾ ਐਡਰੈੱਸ, ਮੋਬਾਇਲ ਨੰ: 09814053630 ਉੱਤੇ ਐਸ. ਐੱਮ. ਐਸ. ਕਰੋ ਜੀ

# ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਕੀਰਤਨ

# 422, ਸੈਕਟਰ 15-ਏ, ਚੰਡੀਗੜ੍ਹ-160 015 ਮੋਬਾਇਲ : 09814053630

E-mail: drjagirsingh@gmail.com Website: www.amritkirtan.com



## WIDE RANGE OF PRODUCTS











PROFILES & SEALS FOR: Automobile & Building Industry, Shipping Containers, Railways, Bus Body Air-conditioning Etc.

PRODUCTS: PVC & Sponge Sticking Main Seals, Dense Profiles for different applications, Door & Body Mounted Main Seals & Sub Seals, Flocked Glass Run Channels, Electric Panel Seals, Sponge Seals & Profiles, Wind Shield Rubbers, Shipping Container Seals, Pvc Trims, Hood Seals, Trunk Seals etc. Nitrile Rubber Insulation (Hot & Cold) Tubes & Sheets for all Airconditioing Purpose

OE SUPPLIERS TO:





















Corporate Office: 119, Udyog Vihar, Ph-I, Gurgaon, Haryana. Tel : 95-124-4002945, 46 www.anbros.com Marketing Office: C-10, SECTOR -I, NOIDA-201301, Tel : 0120-4262886 / 87